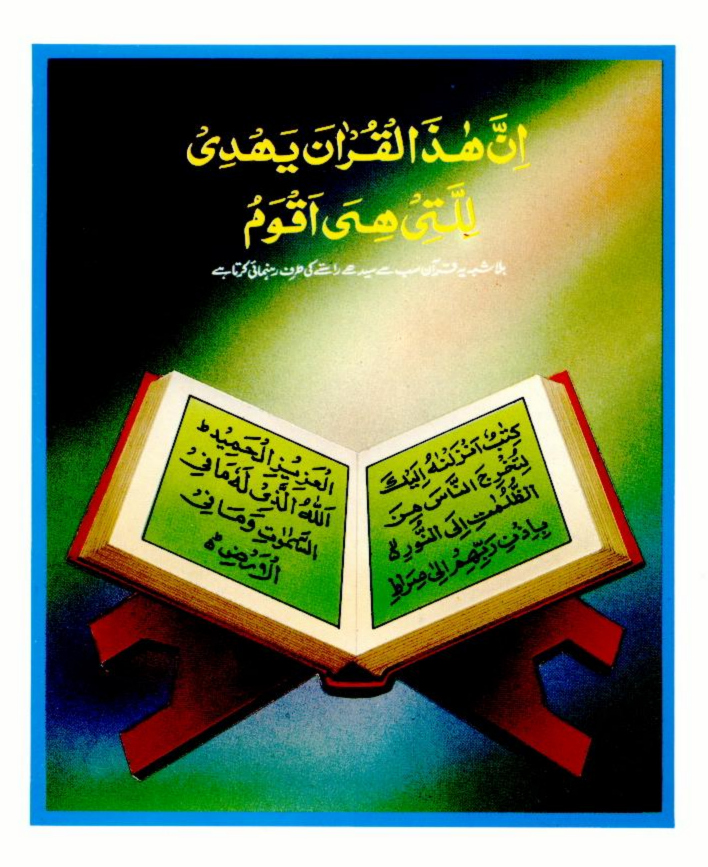
المال المال



ئيرفضل الرحملن

#### بسم الله الرحمن الرحيم ان هذا لقر ان يهدى للتى هى اقوم بلاشبه يه قرآن سب سے سير ھے داستے كى طرف رہنائى كرتا ہے۔

احسن البيان

فى تفسيراٍ لقرآن

حصه اول سورهٔ فاتحه وسورهٔ بقره

سيرفضل الرحمٰن

زقارا کیڈمی پہلی کیشنز دو کان نمبر ۲۲، بلاک ۲، زینت اسکوائر، ابن سیناروڈ ایف سی -ابریا - کراچی - ۱۹

#### جمله حقوق بحق ز ۋار اكيڈى پېلى كىشنز محفوظ ہیں

ربيع الاول ١٩٩٣/ أكتو بر ١٩٩٢ء

اشاعت اول

1100

تعداد

ز دّار اکیڈمی پبلی کیشنز

ناشر

طابع

او نسیث پر نٹرز ۔ زینت اسکوائر ۔ ابن سینار وڈ ایف سی اپریا ۔ کراچی

#### ملنے کے پتے

ا- زوّاراكيدْمي پيلي كيشنز

دو كان نمبر ۲۲، بلاك ۲ - زينت اسكوائر - ابن سينار و دُ - ايف سي ايريا - كراچي - ١٩

۲- اداره مجدویه ۵\۱،۱ یج، ناظم آباد ۳، کراچی ۱۸

### عرضِ ناشر

آج کے ترقی یافتہ دور میں جہاں الیکٹرونک میڈیا کتب بینی کے ذوق پر اثر انداز ہوا ہے ، وہاں مصروفیات میں بے پناہ اضافہ بھی اس میں خاصی حد تک کار فرما نظر آتا ہے ۔ غیر معیاری اور گھٹیا مواد پر مشمل غیر مہذب اور مخرّب اخلاق ڈانجسٹ اور کتابوں کے سیلاب کا نہ تھمنے والا ریلا بھی جلتی پر تیل کا کام کر رہا ہے ۔ اس کے علاوہ رہی ہی کسر معیاری کتب کی کمیابی ، قیمتوں میں بے تحاشا اضافے اور ہوشرہا گرانی نے بوری کر دی ہے ۔ ان حالات میں مطالعہ کی روایت قصہ پارسنے اور معیاری کتب کا حصول جوئے شیر لانے کے مترادف ہے ، مزید برآن دینی معلومات میں کی اور مذہب سے دوری بڑھتی جا رہی ہے اور اس کے بھیانک اور منفی اثرات بڑی تیزی سے معاشرہ کو اپنی لیسٹ میں لے رہے ہیں ۔ اس وقت ہمارا معاشرتی ڈھائی جس شکست و ریخت سے دو چار ہے اور اضلاق اقدار جس تیزی سے انحطاط پذیر ہیں اس کے پیش نظر اصلاح سے دو چار ہے اور اخلاقی اقدار جس تیزی سے انحطاط پذیر ہیں اس کے پیش نظر اصلاح معاشرہ کی طرف التفات ناگزیر ہے اور اس سے جیٹم بوشی اور تسائل پسندی کی موجودہ روش ہماری سنہری اقدار و روایات کے لئے سُمِّ قاتل اور معاشرتی خود کشی کے مترادف روش ہماری سنہری اقدار و روایات کے لئے سُمِّ قاتل اور معاشرتی خود کشی کے مترادف

روار اکرومی کا قیام: حالات کی سنگینی اور نزاکت کے پیش نظر آج سے تقریباً چودہ سال قبل ۱۹۲۸ میں جب زقار اکرو کی کا قیام عمل میں آیا تو اس کے اغراض و مقاصد میں یہ بات پیش نظر تحی کہ اصلاحِ معاشرہ اور اسلامی اقدار کی سر بلندی اور اشاعتِ دین کے لئے یہ ادارہ ہر ممکن خدمات سر انجام دے کا مگر اس کے بعد کچے انتظامی دخواریاں اور الیے اسباب و حالات پیدا ہوئے کہ زقار اکروی صرف فائلوں تک محدود ہو کر رہ گئی ۔ خداوند قدوس کے فضل و کرم سے آج ہم اس اکروی کے ایک ذیلی ادارہ زقار اکروی پیلی کیشنز کا باقاعدہ آغاز کر رہے ہیں اور اس طرح زقار اکروی کے حضور ایک اہم پروجیکٹ کی ابتداء ہو رہی ہے ۔ اس کے لئے اللہ تعالیٰ جل شانہ ، کے حضور ایک اہم بروجیکٹ کی ابتداء ہو رہی ہے ۔ اس کے لئے اللہ تعالیٰ جل شانہ ، کے حضور ہم جس قدر شکر اداکریں کم ہے ۔

#### اغراض و مقاصد: ادارہ کے قیام کے پیش نظر اہم مقاصد یہ ہیں ۔

- ا جدید تعلیم یافته طبقه میں مذہبی شعور پیدا کرنا ۔
- ۲ عوام کی سہولت کے لئے اختصار و جامعیت کے ساتھ دلکش اسلوب اور عام
   فہم انداز میں تفسیر و حدیث ، فقہ ، تصوف ، اخلاقیات اور اصلاح معاشرہ
   وغیرہ موضوعات پر معیاری کتب کی نشر و اشاعت ۔
- اسوهٔ حسنه ، خلفائے راشدین ، اکابر صوفیائے عظام اور علماء و محققین کی تعلیمات ، کارناموں اور سوانح کی ترویج و اشاعت ۔
  - ہ جدید دور کے معاشرتی مسائل کو اسلام کی روشنی میں حل کرنا ۔
     اسلامی نظام حیات کے مختلف پہلوؤں کو عام فہم انداز میں پیش کرنا ۔

پہلی پیش کش : ادارہ اپنے کام کی ابتدا ، قرآنِ کریم کی تفسیر جیسے عظیم اور مبارک کام سے کر رہا ہے ۔ اس سلسلہ میں احسن البیان فی تفسیرِ القرآن پیش کرنیکی سعادت حاصل ہو رہی ہے جو نہایت آسان ، مختصر اور عام فہم ہے ۔ پہلا حصہ سورہ فاتحہ اور سورہ بقرہ کی تفسیر پر مشمل ہے ۔ اللہ تعالیٰ مقبول و نافع بنائے اور ہمارے لئے نجاتِ اخروی کا ذریعہ بنائے ۔ آمین ۔

اس موقع پر ادارہ اللہ تعالیٰ جلّ و علاء کا جس قدر شکر اداکرے کم ہے کہ اس نے اپنی توفیق اور رحمتِ خاصّہ سے ادارے کے کام کا آغاز لینے بابرکت کام کی اشاعت سے کرایا ۔ له الحمد فی الاولئی والا خولا ۔

ناظم اداره

# فهرست عنوانات

| ۳۱ | باب دوم - فضائل قرآن                          | ٣    | عرض ناشر                 |
|----|-----------------------------------------------|------|--------------------------|
| 21 | قوموں كاعروج و زوال                           | ۵    | فهرست عنوانات            |
| ۳۱ | قرآن كامعلم                                   | 11   | پیش لفظ                  |
| ۳r | نزول ملائكيه                                  | 14   | ديباچي                   |
| ۳r | نزول سكىينى                                   | 19   | قرآني علوم كاتعارف       |
| ٣٢ | ذخيره آخرت<br>ذخيره آخرت                      | 19   | باب اول - قرآن اوروى     |
| ٣٢ | حافظ کی شفاعت                                 |      |                          |
| ۳r | محافظ فرشت كاتقرر                             | 19   | قرآن کی تعریف            |
| ٣٣ | خیرو برکت کا باعث<br>خیرو برکت کا باعث        | 19   | قرآن کریم کے نام         |
| ٣٣ | الله تعالیٰ کے اہل                            | rı   | قرآن کی وجہ تسمیہ        |
| ٣٣ | قلب كاصيقل                                    | 22   | نبوت و رسالت             |
| ٣٣ | حافظ کی مثال                                  | ro   | وحی کامفہوم              |
| ٣٣ | بهترین گفتگو                                  | 10   | لغوی وحی کی قسمیں        |
|    | بهترین رفیق<br>مهترین رفیق                    | ro   | فطرى                     |
| mr | جنت كاتاج                                     | ry   | ریجادی                   |
| 44 | بست نامان<br>قرآن پڑھنے کاانعام               | 44   | عرفانی                   |
| 74 | حران پر سے 18معام<br>دعا کی قبولیت            | 24   | شرى وى                   |
| ٣٣ | دعای بولی <i>ت</i><br>ایک آیت سکیصنے کی فضیلت | 14   | شرعي وحي کي قسميں        |
| ۳۴ | ایک ایت میصف میست<br>بزرگ کا تاج              | 74   | وحی قلبی                 |
| ٣٢ |                                               | 14   | تکلم ر بانی              |
| 20 | قرآن کی شفاعت                                 | 14   | وحی ملکی                 |
| 20 | تلاوت دل لگنے تک کرنا<br>گریس کرمن کرنا       | TA   | آپ پر نازل وحی کی کیفیت  |
| 20 |                                               | rq   | الله تعالیٰ سے بمکامی    |
| 20 | مستثناء                                       | rq   | فرشة كى طرف سے القاء     |
| 20 |                                               | 19   | فرشته كااصلي شكل مين آنا |
| 20 |                                               | ra . | رویائے صادقہ             |
| 74 | دس آیتوں کی تلاوت                             | ٣٠   | وحي متلو وغير متلو       |

| ~~                                                    | قرآن میں دیکھ کر تلاوت کرنا                                                                                                                          | 24                                       | علم نبوت                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2                                                     | بات كرنے كے لئے تلاوت روكنا                                                                                                                          | 44                                       | طلب دنيا كے لئے پڑھنے كانجام                                                                                                                                                   |
| **                                                    | تلاوت كاسننا                                                                                                                                         | 24                                       | گراہی ہے بچنے کاذر بعیہ                                                                                                                                                        |
| 2                                                     | ختم القرآن کی اہمیت                                                                                                                                  | ٣٧                                       | الثد تعالى سے بم كلام بونا                                                                                                                                                     |
| 50                                                    | ختم القرآن کی دعاء                                                                                                                                   | 24                                       | آمین کمینا                                                                                                                                                                     |
| ~ 4                                                   | باب جهارم - نزول قرآن                                                                                                                                | 24                                       | تلاوت کی فضیلت                                                                                                                                                                 |
| 11                                                    |                                                                                                                                                      | ٣٧                                       | الثد تعاليٰ كالمحبوب ترين                                                                                                                                                      |
| 44                                                    | تقو ڑا تھو ڑا نازل کرنے کی حکست                                                                                                                      | ٣                                        | الثد تعالیٰ کاسایه                                                                                                                                                             |
| 24                                                    | سب سے پہلی آیات                                                                                                                                      | 24                                       | بهترين كلام                                                                                                                                                                    |
| ۱۵                                                    | خاص معاملات میں پہلی آیات                                                                                                                            | ۳۷                                       | دو گنا ثواب                                                                                                                                                                    |
| ١٥                                                    | جہاد کے بارے میں پہلی آیت                                                                                                                            | ۳۸                                       | قرآن سنننے كااجر                                                                                                                                                               |
| ۱۵                                                    | فتل کے بارے میں پہلی آیت                                                                                                                             | ۳۸                                       | قرآن کے شوق کاصلہ                                                                                                                                                              |
| ١٥                                                    | شراب کے بارے میں پہلی آیت                                                                                                                            | r.                                       | نرکن سے محروم گھر<br>نیکی سے محروم گھر                                                                                                                                         |
| or                                                    | مکی و مدنی آیات                                                                                                                                      | "A                                       | یں کے سراہا<br>قرآن کو دہرانا                                                                                                                                                  |
| 00                                                    | مکی و مدنی آیات کی خصوصیات                                                                                                                           |                                          |                                                                                                                                                                                |
| •                                                     |                                                                                                                                                      |                                          | 11 11 / 1                                                                                                                                                                      |
| 05                                                    | صری آیات                                                                                                                                             | ے وم                                     | باب سوئم -آداب تلاوت                                                                                                                                                           |
|                                                       |                                                                                                                                                      | ra c                                     | باب سوتم۔اداب ملاوت<br>تلادت کی کثرت                                                                                                                                           |
| ٥٢                                                    | حضری آیات                                                                                                                                            |                                          |                                                                                                                                                                                |
| or                                                    | حضری آیات<br>سفری آیات                                                                                                                               | ٣٩                                       | تلاوت کی کثرت                                                                                                                                                                  |
| or<br>or                                              | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات                                                                                                    | ۲9<br>۲۰                                 | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا                                                                                                                                             |
| or<br>or<br>oc                                        | حصری آیات<br>سفری آیات<br>منهاری آیات                                                                                                                | r•<br>r•                                 | تلاوت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا                                                                                                                                 |
| 0°<br>0°<br>0°<br>0°                                  | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات<br>فجر کے وقت نا <b>زل ہونے والی</b>                                                               | r•<br>r•                                 | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواکِ کرنا                                                                                                                  |
| 0°<br>0°<br>0°<br>0°<br>0°                            | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات<br>فجرکے وقت ن <b>ازل ہونے والی</b><br>صیفی آیات                                                   | r.<br>r.<br>r.                           | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگه پر تلاوت کرنا                                                                                          |
| 0°<br>0°<br>0°<br>0°<br>0°<br>0°                      | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات<br>فجر کے وقت ن <b>از ل برو نے والی</b><br>صیفی آیات<br>شآئی آیات                                  | r9<br>r.<br>r.                           | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگه پر تلادت کرنا<br>قبله روہونا                                                                           |
| 0°<br>0°<br>0°<br>0°<br>0°<br>1°                      | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات<br>فجر کے وقت نا <b>دل ہونے والی</b><br>صیفی آیات<br>شائی آیات<br>فراشی آیات<br>معاو <b>ی آیات</b> | 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 2 | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگه پر تلادت کرنا<br>قبله روہونا<br>تعوذ پڑھنا                                                             |
| 0° 0° 0° 0° 0° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° 1° | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>لیلی آیات<br>فجرکے وقت ن <b>از ل ہونے والی</b><br>صیفی آیات<br>شائی آیات<br>فراشی آیات                       | 20 2 2 2 2 2 2                           | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگه پر تلادت کرنا<br>قبله روہونا<br>تعوذ پڑھنا<br>بسم اللہ پڑھنا                                           |
| 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0              | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>فجر کے وقت نا <b>زل برونے</b> والی<br>صیفی آیات<br>شائی آیات<br>فراشی آیات<br>سماوی آیات                     | 24 5 5 5 5 5 5 5                         | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگہ پر تلادت کرنا<br>قبلہ روہونا<br>تعوذ پڑھنا<br>بسم اللہ پڑھنا<br>ترتیل سے پڑھنا                         |
| 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0° 0              | حضری آیات<br>سفری آیات<br>نہاری آیات<br>فجر کے وقت ناز ل ہونے والی<br>صینی آیات<br>شائی آیات<br>فراشی آیات<br>مماوی آیات<br>فضائی آیات               | 20                                       | تلادت کی کثرت<br>قرآن کا بھول جانا<br>وضو کرنا<br>مسواک کرنا<br>پاک جگہ پر تلادت کرنا<br>قبلہ روہونا<br>تعوذ پڑھنا<br>بسم اللہ پڑھنا<br>معانی پر غور کرنا<br>معانی پر غور کرنا |

| نصف اور سهائی قرآن              | 42   | لغت عرب                   | 97  |
|---------------------------------|------|---------------------------|-----|
| حرفوں کے اعتبارے سات صے         | 45   | عقل سليم                  | 97  |
| كلآيات                          | 45   | ناقابل اعتبار ماخذ        | 92  |
| كل كلمات                        | 40   | اسرائیلی روایات           | 91  |
| كل حروف                         | 40   | تفسير بالرائ              | 95  |
| مفرد حروف كي تعداد              | 44   | تفسيرسوره فاتحه وبقره     |     |
| باب پنجم - حفاظت قرآا           | 44   | ير وره في حدو عره         | 94  |
|                                 | 1.   | استعاذه                   | 94  |
| عبد رسالت ميں جمع قرآن          | 44   | تسمي                      | 9.4 |
| سامان کمآبت                     | 4.   | بسم الله کے فضائل         | 99  |
| لخاف                            | 4.   | سوره فاتحه                | 100 |
| اكتاف                           | 4.   | -                         |     |
| اقتآب                           | 4.   | وجه تسمير                 | 1   |
| سورتوں وآیات کی ترتیب           | 41   | سورہ فائخہ کے اسمابہ      | 1   |
| جمع صديقي                       | -41  | تعارف                     | 1   |
| جمع عثاني                       | 4    | فضائل                     | 1•1 |
| جمع عثاني كاطربية               | 44   | صفات بارى تعالىٰ          | 1.1 |
| مصحف كي نقول                    | 44   | جزاه سزا                  | 1-1 |
| باب عشم اسباب نزو               |      | دعاء استعانت              | 1.0 |
|                                 | ٧٠ ر | لحلببدايت                 | 1.4 |
| اسباب نزول کی اہمیت             | *    | انعام يافية لوگوں كاراسته | 1.4 |
| سبب نزول کی چند مثالیں          | Al   | مغضوب و گمراه لوگ         | I*A |
| باب ہفتم۔ تفسیر قرآن<br>کے ماخذ | AF   | آمین کہنا                 | 1.9 |
| کے ماخذ                         |      | سوره بقره                 | 11• |
| قرآن کریم                       | AF   | وجه تسميه                 | 11+ |
| احادیث نبویه                    |      | تعارف                     | 11• |
| اقوال صحابه                     | 49   | مضامين كاخلاصه            | 11- |
| تابعین کے اقوال                 | 41   | سورہ بقرہ کے فضائل        | 110 |
|                                 |      |                           |     |

|       |                           |      | •••                       |
|-------|---------------------------|------|---------------------------|
| 149   | مومنین پر انعام           | 114  | سوره بقره کی تفسیر        |
| 14.   | منكرين كاانجام            | 114  | حروف مقطعات               |
| 14.   | بنی اسرائیل کو دعوت ایمان | 114  | عظمت قرآن                 |
| 140   | اعمال صالحه کی تلقین      | IIA  | مومنین کی صفات            |
| IAD   | توم فرعون سے نجات         | 120  | كافرون كاحال              |
| 144   | آل فرعون کی غرقابی        | 114  | منافقتين كإحال            |
| IAA   | پچھڑے کی بوجا             | IFA  | منافقوں کے ایمان کی حقیقت |
| 191   | شرک کی سزا                | 119  | منافقوں کی غلط قہمی       |
| . 197 | بی اسرائیل کی گستاخی      | 12.  | نفاق کی بیماری            |
| 192   | الثد تعالیٰ کااحسان       | 1111 | منافقوں کی ہے شعوری       |
| 195   | من و سلوی                 | سس   | ایمان کی کسوٹی            |
| 194   | بنی اسرائیل کی نافرمانی   | 126  | تتسحز كرنا                |
| 194   | نافرمانی کی سزا           | 124  | خساره کی تجارت            |
| 194   | پانی کامطالبہ             | 124  | خالص منافق کی مثال        |
| r • • | کفران تعمت اور اس کی سزا  | 11-9 | مترد د منافق کی مثال      |
| r+r   | مومنين كااجر              | 155  | تعليم توحيد               |
| 4.4   | رفع طور                   | 156  | ا<br>اثبات دسالت          |
| 1.0   | بنی اسرائیل کی عہد شکنی   | 164  | مخالفین کی ہے بسی         |
| 7.4   | صورتیں مسخ ہو نا          | 10+= | جنت کی نعمتیں             |
| 1.4   | عبرت كاسامان              | 100  | کافروں کے اوصاف           |
| r.A   | كائے ذرج كرنے كاحكم       | 104  | الله تعالیٰ کے انعامات    |
| 1-9   | کائے کی صفات              | 104  | خلافت آدم<br>خلافت آدم    |
| rir   | مقتول كازنده ہونا         | 14+  | فرشتوں کاامتحان           |
| 711   | یہود کی قساوت قلبی        | irr  | ا بگیس کی سر کشی          |
| rir   | كلام الهي ميس تحريف       | 145  | شجر ممنوعه                |
| 110   | يهو د کی منافقت           | OFF  | ابليس كاورغلانا           |
| 714   | جھوٹی آر زوئیں            | 144  | حضرت آدم کی توبہ          |
| 114   | تو ریت میں مخریف پر وعید  |      | 7.012-7                   |
|       |                           |      |                           |

|                                           | 20.000 |                               |                   |
|-------------------------------------------|--------|-------------------------------|-------------------|
| منکرین عذاب کے دعوے کی تر دید             | LIA    | فرزندوزن سے مبراذات           | ror               |
| ابل جنت و دوزح                            | 719    |                               | roy               |
| اہل جنت و دوزح<br>بنی اسرائیل کی عہد شکنی | rr.    | : / (.                        | ray               |
| د نیا کو آخرت رپر ترجع دینا               | rrr    |                               | 104               |
| انبىياء كى تكذيب                          | rrr    | **                            | ran -             |
| كافروں پر لعنت                            | 227    | احوال قيامت                   | 14.               |
| يهبود كاحسد وعناد                         | 224    | حضرت ابراہیم کی آز مائش       | 14-               |
| حسد وعناد کی سزا                          | TTA    |                               | ryr               |
| حق كالكار                                 | rra    | دعائے خلیل                    | 244               |
| : چھرے کی بوجا                            | 221    | دین ابراہیمی                  | 244               |
| ر فع طور                                  | 221    | حضرت يعفوب كي وصيت ١٩         | 749               |
| موت کی تمنا کا چیلنج                      | rrr    | تمام آسمانی کمآبوں پر ایمان   | 14.               |
| طویل عمری حرص                             | 222    |                               | rei               |
| جرائیل سے دشمنی                           | 224    | خدائی رنگ                     | r <r< td=""></r<> |
| فاسقنين كاكفر                             | 224    | کمتان حق                      | 141               |
| یہود کی عہد شکنی                          | 244    | تحويل قبله                    | *                 |
| جاد و اور اس کے نقصانات                   | rma    | تحویل قبله کی حکمت            | 744               |
| حصول خير كامعيار                          | 14.    | خانه کعبه کو قبله مقرر فرمانا | rea               |
| راعنا کھنے کی ممانعت                      | 14.    | ابل کتاب کی ہٹ و حرمی         | 149               |
| كفار مشركين كاعناد                        | rrr    | ابل كتأب اور پيغمبراسلام      | 7A*               |
| آیات کی تنسیخ                             | ٣٣٣    | نیکی میں سبقت                 | TAI               |
| راہ راست سے دوری                          | 244    | مقاصد بعثت                    | TAP               |
| كفاركاحسد                                 | rre    | طلب استعانت                   | 140               |
| آخرت كاتوشه                               | rma    | حیات شهداء ۹                  | TAY               |
| يهود ونصاري كادعوي                        | rra    | مومنوں کی آزمائش              | 746               |
| مذہبی گروہ بندی                           | 10.    | مراسم ج                       | 149               |
| مساجد ویران کرنے کا انجام                 | ror    | کمتان حق بر وعید              | rar               |
| جت قبله                                   | ror    | كافروں پر لعنت                | 792               |

| الثد تعالیٰ کی و حدانیت   | rar       | سامبته امتوں میں روزہ کا حکم        | 214   |
|---------------------------|-----------|-------------------------------------|-------|
| توحيد كااثبات             | 190       | مریض کاروزه                         | 214   |
| مشركين كے لئے وحمد        | 794       | مسافر کاروزه                        | 214   |
| مشرکوں کی ہے بسی          | ran       | روزه کی قضاء                        | 214   |
| حلال وطيب غذا             | 999       | روزه كافديه                         | ric   |
| اندحي تقليد اوراس كي مثال | P-1       | فديد كى مقدار                       | **    |
| حرام اشياء كابيان         | r-r       | دعاكي قبوليت كااعلان                | 719   |
| كتمان حق كانجام           | 4-4       | محرو افطار کے اوقات و احکام         | rrr   |
| حقيق بھلائي               | P-4       | ناحق مال کھانا                      | rrr   |
| اعتقادات                  | ٣٠٤       | مختسيتى بمعلائى                     | rry   |
| يوم آخرت پر ايمان لانا    | ۳•۷       | قتال كاحكم                          | rrc   |
| فرهتوں پر ایمان لانا      | r•<       | احرام كعب                           | PYA   |
| كتآب برائيان لانا         | ٣•٢       | فتنه ختم ہونے تک قبال کرنا          | rra   |
| انبياء رايمان لانا        | ٣٠٤       | مرست کے میمنوں میں قبال             |       |
| عبادات                    | ٣٠٤       | انفاق في سبسيل الله                 | ~~1   |
| رشيته داروں کو دينا       | F+A       | عج و عمره کے احکام                  | ~~~   |
| يتيموں كو مال دينا        | F.A       | E                                   |       |
| مسکین کو دینا             | r • 9     | ٠,۶                                 | ~~~   |
| مسافركو دينا              | P+9       | احرام کے بعد عج و عمرہ اوانہ کرسکنا | ~~~   |
| سائل کو دینا              | r-9       | احرام می بیاری کے سبب بال منڈوانا   | rro t |
| گردنوں کے چیزانے میں دینا | r.9       | عجو عمره كوجمع كرنا                 | 220   |
| نماذ قائم كرنا            | P-9       | ميقات                               | ~~0   |
| ز کوه اد اگر نا           | r•9       | جج وعمرہ کو جمع کرنے کا شکرانہ      | 221   |
| معاملات                   | ۳1٠       | قران                                | 224   |
| اخلاق                     | <b>"1</b> | متع .                               | 224   |
| قصاص کے احکام             | ۳1٠       | احکام حج و عمره میں کو تابی         | 224   |
| وصیت کے احکام             | 717       | مج كاوقت                            | 221   |
| روزه کابیان               | 710       | احكام احرام                         | ~~~   |
|                           |           |                                     |       |

| ۳۲          | ا یلاء کا بیان                 | TTA | صروريات سفر كاساتط لينا     |
|-------------|--------------------------------|-----|-----------------------------|
| 244         | طلاق کے احکام                  | TTA | سفرجج میں تجارت             |
| 244         | رجعي طلاق                      | 229 | وقوف عرفات وخردلعنه         |
| T'CA        | نکاح کی شرمی حیثیت             |     | مرولف                       |
| <b>F</b> 4A | تین طلاق کے احکام              |     | عرفات کی و جه تسمیه         |
| FA-         | خلع کا بیان                    | 221 | ذكرالله كي تاكبير           |
| FAI         | تعيسري طلاق اور حلاله          | rrr | آخرت کے طالب                |
| FAF         | رجعت و انقطاع کے ضافطے         | ~~~ | مئ میں قیام کی مدت          |
| MAK         | احكام الين كامذاق              | 200 | سخت جھنگر الو آدمي          |
| PA0         | عدت کے بعد نکاح                | 224 | منافقوں کی نشانیاں          |
| 244         | دضاحت کے احکام                 | *** | الثدكي رضا چاہنے والا       |
| 244         | رضاحت کی ڈسر داری              | rra | اسلام کو بوری طرح قبول کرنا |
| FAA         | دضاعت کی مدت                   | -   | كفار كو تنبيهمه و متهديد    |
| FA9         | نان نفعة كى ذمه دارى           | ro- | متقيوں كو فوقيت حاصل ہونا   |
| FA9         | نفغة كامعياد                   | 201 | اختلاف عقائد                |
| FAS         | رضاعت کے لئے ماں کو مجبور کرنا | -0- | مومنوں کی آزمائش            |
| TA9         | يتيم كى رضاعت                  | 200 | مصارف خرات                  |
| <b>FA9</b>  | دوده مجرانا                    | 204 | قبآل كاحكم                  |
| 249         | انائے دودھ پلوانا              | 200 | انجام ارتداد                |
| <b>79</b>   | عدت کے مزید احکام              | 241 | رحمت البیٰ کے امیدوار       |
| 291         | عدت وفات کی مدت                | 242 | شراب وقمار کے احکام         |
| rgr         | عدت میں پیغام نکاح             | 242 | تدریجی حرمتِ شراب           |
| rar         | طلاق اور مهر                   | 240 | بيمثال حذبه تعميل           |
| 797         | نماز کی حفاظت                  | 244 | نفلى صدقه كاحكم             |
| -95         | نماذخوف                        | 244 | یتیموں کے ساتھ حسن سلوک     |
| 290         | بيوه كى سكونت كے لئے وصيت      | 249 | مثرک سے تکاح                |
| 294         | مطلقة ك مزيد احكام             | ٣4. | حفي كاحكم                   |
| 294         | موت سے فرار                    | rer | لغو قسميں                   |
|             |                                |     |                             |

| 444 | حلال و طیب چیز خیرات کرنا    | 79A   | قبال في سبسيل الله                |
|-----|------------------------------|-------|-----------------------------------|
| 417 | خرکثیر                       | maa . | قرض حسن                           |
| 444 | خرات نہ کرنے کا انجام        | 4     | حضرت طالوت كاواقعه                |
| ٣٢٤ | خفیه خیرات کی فضیلت          | 4-1   | بادشاه كاتقرر                     |
| MYA | خيرات كابورابورااجر          | 4.4   | تابوت سكسينه                      |
| rra | یر<br>خرات کے مستحق          | W.W   | بنی اسرائیل کی آز مائش            |
| ~~· | یرِ<br>خبرات کااجر           | r.0   | دعاء استقامت                      |
| اسم | سو د خوری کاانجام            | r+4   | جالوت کی شکست                     |
| ~~~ | سود اور صدقه میں فرق         | ۲.٤   | رسالت محمدي كااثبات               |
| ~~~ | مومنين كااجر                 | ۲٠٤   | ر سولوں کے درجات                  |
| ~~~ | حرمت سود کے احکام            | r+9   | خیرات کی ترغیب                    |
| ~~0 | سود خوری ترک نه کرنے پر وعید | r+q   | صفات بارى تعالى                   |
| 444 | قرضدار کو مہلت دینا          | r1+   | آیت الکرسی کے فضائل               |
| rra | سخت گیری بر تنبسیه           | 414   | قوی و سلیه                        |
| MMA | سب سے آخری آیت               | 414   | الثد تعالیٰ کے دوست               |
| rta | قرض کے لئے مخریر لکھنا       | 410   | حضرت ابراہیم اور نمرو د           |
| 44. | مخریر پر گواه بنانا          | 414   | مردوں کو زندہ کرنا                |
| 441 | گواہی کے احکام               | r19   | انفاق فی سبسیل الله کی مثال       |
| rrr | ر من کی ہدایات               | 411   | خیرات میں د کھاوے کی ممانعت       |
| ~~~ | اعمال کامحاسبه               | ٣٢٢   | مومنوں کی خیرات کی مثال           |
| ٥٣٦ | ابيام مفصل و دعائيه كلمات    | ٣٢٣   | خیرات میں ریا کاری کی مثال        |
|     |                              |       | aces Attaches afficiatives (C.#C) |

### بيش لفظ

### ازمحترمي حضرت قبله ذاكثرغلام مصطفئ خان صاحب مدظله العالى

سابق صدر شعبه ار دو - سنده يو نيورسني - حيدر آباد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْم

مخدوم زاده حافظ فضل الرحمٰن صاحب مدظله اب ایک بیش قیمت دینی اور علی تحف اپنے قارئین کے لئے پیش فرمارہ بیں ۔ یہ تحف قرآنی تفییر سے متعلق ہے اور شروع میں قرآنی علوم کا مفصل تعارف ہے ۔ قرآن اور وی ، فضائل قرآن ، آواب تلاوت ، نزول قرآن ، حفاظت قرآن ، مفاظت قرآن ، اسباب نزول ، تفییر قرآن کے مافذ وغیرہ پر بڑی فاضلانہ بحث ہے اور متعلقہ ابواب کو بڑی تحقیق و تدقیق کے ساتھ مرتب فرمایا ہے ۔ اس کے بعد فی الحال تفسیر سورہ فائقہ و سورہ بقرہ آئی ہے جس میں استعادہ اور تسمیہ پر علی بحث کے بعد ان سورتوں کی تفسیر اور ان کے الفاظ کی تشریخ (صرف میں استعادہ اور تسمیہ پر علی بحث کے بعد ان سورتوں کی تفسیر نورائی ہے ۔ اور کئی سوصفحات میں اس مشکل موضوع کو آسان ترین بنانے کی کوشش فرمائی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ الی تفسیر نہ صرف عوام کے لئے بلکہ خواص کے لئے بھی مفید ہے اور قابل صدستائش ہے ۔ تفسیر قرآن سے متعلق یہ "احسن البیان" بیقینا اسم بامستیٰ ہے ۔ میری دلی دعاء ہے کہ ہمارے حافظ صاحب محرم کی متعلق یہ "احسن البیان" بیقینا اسم بامستیٰ ہے ۔ میری دلی دعاء ہے کہ ہمارے حافظ صاحب محرم کی متعلق یہ "احسن البیان" بیقینا اسم بامستیٰ ہے ۔ میری دلی دعاء ہے کہ ہمارے حافظ صاحب محرم کی دیادہ سے مستفیض ہونے کی زیادہ سے دیادہ سعادت حاصل ہو ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ للعالمین صلی الله علیہ وسلمہ مسلمہ مساحت حاصل ہو ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ للعالمین صلی الله علیہ وسلمہ مسلمہ و سلمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ للعالمین صلی الله علیہ و مسلمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ للعالمین صلی الله علیہ و مسلمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ للعالمین صلی الله علیہ و مسلمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ اللہ المین صلی اللہ علیہ و مسلمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بجالا رحمہ المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بہالا رحمہ المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بہالا رحمہ المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بہالا رحمہ المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بھالا رحمہ المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بھالا رحمہ و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بھالا رحمہ و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بھالا رحمہ و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین ۔ بھالا رحمہ و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین و المعالمہ و المعالمہ و ۔ آمین ۔ ثم آمین و المعالمہ و ۔ آمین و المعالمہ و ۔ آ

مافظ صاحب مدظلہ مجھ حقیرے یہ چند کلمات لکھواکر میری اُخروی زندگی کی بہتری کیلئے کوشاں بیں ۔ یہ ان کامجھ پر بہت بڑااحسان ہے۔ جزا مم الله فی الدار بین احسن الجزاء

فقط والسلام

احقر غلام مصطفے خاں ایم اے - ایل ایل بی - پی ایج ڈی - ڈی لٹ کیم ریع الاول ۱۳۱۳ھ ديباحير

بسم الله الرحمن الرحيم O الحمد لله الذي هدئنا لهذا وماكنا لنهتدى لولاان هدئنا الله والصلولا والسلام على اكمل الخلائق و خاتم الا نبياء سيدنا و نبينا و شفيعنا و مولنا محمد وبارك وسلم تسليما كثيرا كثيرا الذي ارسله الله الى جميع الثقلين الجن والا نس بشيرا ونذيرا وداعيا الى الله باذنه و سراجا منيرا وعلى أله و اصحابه ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين -

اہل عرب کو اپنی زبان دانی ، فصاحت و بلاغت اور شعر و شاعری پر بڑا ناز تھا۔ یہ لوگ دنیا کی تمام قوموں کو مجھی (گونگا) کہتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت خاتم الانبیا محمد مصطفیٰ ، احمد مجتبیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو جو کتاب عطا فرمائی وہ عربی زبان میں نازل کی ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّا أَنْزَلْنَالُا قُرْ أَنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ١ ( يوسف آيت ٢) -

بیشک بم نے اس قرآن کو عربی زبان میں نازل کیا تاکہ تم ( اسکو ) مجھ لو ۔

قرآن کریم فصاحت و بلاغت ، اور عربی ادب کا ایسا بے مثال شاہکار ہے کہ عرب و عجم کے بڑے برے شعراء وادباء اور فصحاء و بلغاء آج تک اس کی نظیر پیش کرنے سے عاجز و بے بس بیں ۔ چنائی قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے اہل عرب کو مخاطب

کر کے فرمایا کہ اگر تم اس قرآن کو کلام البیٰ ملنے کے لئے تیار بہیں تو تم سب مل کر یورا قرآن بہیں تو کم از کم اس جیسی ایک سورت ہی بنا لاؤ اور اس کام میں اپنی مدد و اعانت کے لئے اللہ تعالیٰ کے سوا سارے جہان سے لینے تمایتی اور مدد گار بھی جمع کر لو اور لینے ان معبودوں سے بھی مدد لے لو جن کو تم ہر طرح کا حاجت روا کجھ کر بوجتے اور لینے ان معبودوں سے بھی مدد لے لو جن کو تم ہر طرح کا حاجت روا کجھ کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم سے ایک سورت کے برابر کلام نہ بن سکا اور تم ہر گز بہیں بنا سکو کے تو تم اس آگ سے بچنے کی تد ہر کرو جس کا ایندھن لوگ اور پتھر ہیں اور جو کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے ۔

جن لوگوں کی مادری زبان عربی تھی ، جہنیں اپنی زبان دانی اور فصاحت و بلاغت پر ناز تھا وہ اس چیلج کے جواب سے عاجز و بے بس تھے ۔ لہذا وہ بورا قرآن تو کیا اس کی ایک چھوٹی سے چھوٹی سورت جمیں ایک سورت بھی نہ بناسکے اور قرآن کی یہ پیش گوئی کے ثابت ہوئی کہ یہ سب لوگ جمع ہو کر بھی اس جیسا کلام نہیں بناسکتے ۔ قرآنِ کریم کا یہ چیلج آج بھی برقرار ہے ۔ آج تک نہ تو کوئی اس کے جواب میں کچھ پیش قرآنِ کریم کا یہ چیلج آج بھی برقرار ہے ۔ آج تک نہ تو کوئی اس کے جواب میں کچھ پیش کرنے کی جرائت کر سکا اور نہ قیامت تک کسی سے ایسا ہو سکے گا ۔ اس لئے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی ذاتِ اقدس بے مثل ہے اس طرح اس کا کلام بھی بے مثل ہے ۔

جب خانہ کعبہ میں سبعہ معلقہ کے بالمقابل سورہ کوٹر لکھ کر لٹکائی گئی تو عرب کے بڑے بڑے ادیب و شاعر اپنی ادبی مہارت اور شعر و سخن میں کمال کے باوجود اس کا جواب لکھنے کی بجائے یہ کہنے پر مجبور ہو نے ماطذاً قول النبشر یعنی یہ کسی بشر کا کلام نہیں ۔

قرآنِ کریم میں شاعروں کے کلام جسی لا یعنی اور فضول باتیں نہیں بلکہ اس کا ایک ایک ایک لفظ اپنے اندر معانی کا ایک بحرِ بیکراں لئے ہوئے ہے ۔ چودہ صدیاں گزرنے کے باوجود اس کے بیان کی تروتازگی اور الفاظ و معانی کی سدا بہاری آج بھی قائم ہے اور قیامت تک اس طرح قائم رہے گی ۔ اس کا کسی مضمون کو دُہرانا قندِ مکر رکا مزہ دیتا ہے ۔ اس کو بار بار پڑھنے ہے دل نہیں آکتاتا بلکہ ہر دفعہ نیا لطف اور نئے مضامین سلمنے آتے ہیں ۔ اس کے اسلوب بیان میں الیہ طاوت و دلنشینی ہے کہ اس کے سلمنے آتے ہیں ۔ اس کے اسلوب بیان میں الیہ طاوت و دلنشینی ہے کہ اس کے پڑھنے والے پر رقت و وارفیکی طاری ہو جاتی ہے ۔ جو لوگ اس کے معنی و مطالب کو بخیر پڑھتے ہیں وہ بھی اس کی نثر کے حسن ، عبارت کی موزونیت ، الفاظ کی بندش اور آواز کی نغمگی میں ڈوب کر بے اختیار اور از خود رفتہ ہو جاتے ہیں ۔ اس کے الفاظ

بے تکلف ذہین نشین اور زبان پر جاری ہو تے چلے جاتے ہیں ۔ اس لئے چھوٹے چھوٹے بچے قرآن مجید کے حافظ ہو جاتے ہیں ۔

قرآنِ کرم میں زندگی کے ہر شعبہ سے متعلق بنیادی اصول و حقائق اور ہنایت معتدل قوانین و ضوابط بیان کئے گئے ہیں ۔ لوگوں کے ذہنوں کو حق کی طرف مائل کرنے کے لئے دلائل و برائین کی قوت کے ساتھ ساتھ تشیبات و تمثیلات کا بھی ہنایت عمدہ اور بر محل استعمال ہے ۔ اس میں گزشتہ پیغمبروں ، قوموں ، امتوں اور سلاطین کے طالات و واقعات بھی بیان کئے گئے ہیں تاکہ لوگ ان سے سبق حاصل کریں ۔ مسلمانوں کی تمام عبادات و معاملات ، معاشرت و تمدن اور اظافیات و اقتصادیات سب کا دارو مدار قرآنِ کرم ہی پر عمل کرنے میں ہے اور قرآن ہی مسلمانوں کا مرکز ہے ۔ کا دارو مدار قرآنِ کرم ہی پر عمل کرنے میں ہے اور قرآن ہی مسلمانوں کا مرکز ہے ۔ جب بھی مسلمانوں نے قرآن و سنت کو مضبوطی سے تھام کر دشمن کی طرف رخ کیا تو اس کی پہناڑ جسی مضبوط صفیں دم ہر میں الٹ کر رکھدیں اور کفر و شرک کے مضبوط ترین قلعوں کو فیچ کر کے ان پر حق و صداقت کا پر تم ہرا دیا ۔ پھر مسلمان دنیا کی ہوس اور اس کے بھمیلوں میں پڑ کر قرآنِ کرم سے دور ہوتے گئے ۔ اور آج اس کے نائج سب کے سامنے ہیں ۔

قرآن کریم کی تلاوت کابہت بڑا اجر و ٹواب ہے ۔ اس کا ایک حرف پڑھنے پر دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں ۔ ترمذی اور داری میں حضرت عبدالللہ بن مسعود سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآنِ کریم کا ایک حرف پڑھا اس نے ایک نیکی کمالی اور یہ ایک نیکی اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق دس نیکیوں کے برابر ہے ۔ میں یہ نہیں کہنا کہ اللہ ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے ہا ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے ۔ اس طرح اللم پڑھنے والا تیس نیکیوں کے برابر ثواب حاصل کرے گا ۔ اس حدیث میں جس ثواب کا ذکر ہے وہ بغیر مجھے پڑھنے برابر ثواب حاصل کرے گا ۔ اس حدیث میں جس ثواب کا ذکر ہے وہ بغیر مجھے پڑھنے سے برابر ثواب حاصل کرے گا ۔ اس کہ بچھ کر پڑھنے کا ثواب اس سے کئی گنا زیادہ ہوگا ۔ اس کے ساتھ بی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآنِ کریم کا علم حاصل کرنے اور دو سروں کو اس کی تعلیم دینے کی ترغیب بھی دلائی ہے ۔ چناخیہ صفرت عثمان کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو خود رسول اللہ حاصل کرے اور ( بچر ) دو سروں کو اس کی تعلیم دے ۔ ( بخاری شریف )۔

اللہ تعالیٰ کے ساتھ کائنات کی ہر چیز کا تعلق خالق و مخلوق اور عابد و معبود کا ہے گر قرآن کریم چونکہ اللہ تعالیٰ کی پیدا کردہ کوئی مخلوق مہیں بلکہ یہ اس کی ایک صفت اور اس کا کلام ہے اس لئے جو شخص اپنا رشتہ اللہ تعالیٰ سے جوڑنا چاہتا ہے ، اس کے لئے روئے زمین پر اس سے بڑھکر کوئی اور ذریعہ مہیں کہ وہ تعالیٰ و تقام کو اپنی زندگی کا نصب العین بنالے ۔

آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کی طرح برجمہ و تفسیر قرآن پر بھی ابتدائے اسلام ہے آج تک علماء کرام نے لینے لینے زمانے میں بڑی بڑی نخیم مجلدات تالیف فرمائی بیں اور سب کا اپنا اپنا مقام ہے ۔ مگر ان تفاسیر ہے صحیح معنوں میں علماء کرام ہی استفادہ کر سکتے ہیں ۔ عوام الناس کے لئے ان کا مجھنا اور قرآنِ کریم کی صحیح مُراد کو پانا خاصا مشکل ہے ۔ ایک تو اس لئے کہ ان کا علمی مرتبہ بہت بلند ہے ۔ عام آدمی ان کو مجھنے کی استعداد نہیں رکھتا ۔ دوسرے یہ اٹنی ضخیم ہیں کہ آج کے مصروف دور میں نہ تو عام آدمی اتنا وقت نکال سکتا ہے اور نہ وہ اتنی بڑی بڑی بڑی مجلدات کو خرید نے کی استطاعت رکھتا ہے ۔ لہذا عام لوگوں کی مشکلات اور ان کی ذمنی استعداد کے پیش نظر اور دینی مدارس کے طلباء اور عربی زبان کی معمولی شد بد رکھنے والوں کی دلچی اور ضروریات کا خیال کرتے ہوئے ، اُختُنُ البیاَن فِیْ تَفْییرِ القرآن کے نام ہے ایک نہایت عام فہم ، سلیس اور مختفر تفسیر کا ایک حصہ جو سورۂ فاخہ اور سورۂ لقرہ کی تفسیر پر مشتمل ہے پیش کرنیکی سعادت حاصل کی جا رہی ہے ۔ اللہ تعالیٰ جَلُّ و عُلاَ ، محض لینے فضل و رحمتِ خاصہ ہے اس کو قبول فرما کر عوام و خواص کے لئے نافع بنائے اور اس کو قبولیت عامتہ بخشے نیز اس تالیف میں جو کو تاہیاں سر زد ہوئی ہوں ان سے در گرر فرما کر بقیہ تفسیر کو مکمل کرنے کی بمت و توفیق عطا فرمائے ۔ آمین ۔

#### چند خصوصیات

- ا ہر سورت کی ابتداء میں اس کی وجہ تسمیہ ، اس کا تعارف اور اس کے مضامین کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے -
- ٢ ۔ تقریباً ہر آیت پر اس کے مضمون کی مناسبت سے بہایت مختصر عنوان قائم کیا گیا ہے ۔
- س الفاظ کی لغوی اور اصطلاحی تشریح کی گئی ہے تاکہ طلبا اور عربی زبان

سے دلچپی رکھنے والے اس سے استفادہ کر سکیں ۔ ۴ ۔ جہاں ضروری ہوا ، آیات کا ربط سادہ اور مختصر الفاظ میں بیان کیا گیا

معتبر روایتوں کے حوالے سے تحریر کیا گیا

٧- ترجمه و تفسير نهايت سليس ، عام فهم اور بامحاوره ب -

جو کچھ لکھا گیا ہے وہ تمام کا تمام اکابر علماء کرام کی تفاسیر ہے معمولی

لفظی تصرف کے ساتھ اخذ کیا گیا ہے ۔ عہد نبوی سے لیکر آج تک
علماء را سخین نے قرآنِ کریم کو جس طرح مجھا ، اس میں اپنی طرف سے
کسی قسم کی ترمیم و اضافہ کئے بغیر اسی طرح پیش کر دیا ہے تاکہ لوگ
قرآنِ کریم کا صحیح علم حاصل کر کے اس پر عمل کر سکیں ۔ ترجمہ و
تفسیر میں کہیں بھی اپنی رائے کو داخل کر کے خیانت نہیں کی گئی ۔
جو مضمون یا عبارت جس تفسیر سے لی گئی ہے اس کا مکمل حوالہ دیا
گیا ہے تاکہ اصل سے رجوع کرنے میں آسانی ہو ۔

تصحیح و تنقیح میں نہایت اہمام کے ساتھ امکان بھر کوشش کی گئی ہے ، تاہم اگر کوئی غلطی یا قابل اصلاح بات نظر آئے تو قارئین کرام و علمائے عظام سے درخواست بے کہ اس کی نشاندہ فرما کر عنداللہ ماجور ہوں ۔ آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح کر دی جائے گئے ۔ انشاء اللہ ۔

سید فضل الرحمٰن منگل ۵ محرم الحرام ۱۳۱۳ ۵ ، جولائی ۱۹۹۲ .

## قرآني علوم كاتعارف

باب اول

### قرآن اور وحی

قرآن کی تعربیف - قرآنِ کریم اللہ تعالیٰ کا وہ کلام ہے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا ، صحیفوں میں لکھا گیا ، کسی شبہ کے بغیر آپ سے تواتر کے ساتھ منقول ہے اور اس کی تلاوت عبادت کا درجہ رکھتی ہے ۔

امام بیہتی کتاب الاعتقاد میں فرماتے ہیں کہ قرآنِ کریم اللہ تعالیٰ کا کلام ہے جو اس کی صفات میں سے کوئی صفت ہے۔ اللہ تعالیٰ کی صفات میں سے کوئی صفت نہ مخلوق ہے اور نہ حادث بلکہ جس طرح اللہ تعالیٰ قدیم ہے اس طرح اس کی تمام صفات قدیم ہیں ۔ لیس قرآنِ کریم بھی قدیم ہے حادث نہیں ۔ لہذا یہ بھی اس عظمت و برتری کا مستحق ہے جو اللہ جل شانہ ، کی کریائی کے لائق ہو ۔ یہ ایسا بلند پایہ کلام اور ایس ہے مثال کتاب ہے کہ

لاَ يُأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ اَتُنْزِيْلُ مِنْ حَلْفِهِ اَتُنْزِيْلُ مِنْ حَكْفِهِ النَّالِ عَلَى مِنْ حَكْمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

نہ اس کے سامنے سے اس میں باطل آسکتا ہے اور نہ اس کے پیچے سے یہ تو حکیم دحمید کی بارگاہ سے نازل کردہ کتاب ہے۔ ( منازل العرفان صفحہ ۲۳)۔

قرآن کریم کے عام ۔ اللہ تعالیٰ نے خود قرآنِ کریم میں لینے عظیم و برتر اور بلند پایہ کلام کے متعدد نام تجویز فرمائے ہیں جن میں سے زیادہ مضبور یہ ہیں ۔ (۱) القرآن (۲) الکتاب (۳) الفرقان علامہ شیخ ابو المعالی عزیز بن عبدالمالک کے بیان کے مطابق قرآنِ کریم کے پچپن نام الیے بیں جو خود قرآنِ کریم میں مذکور بیں ۔ بعض دوسرے حضرات نے قرآنِ کریم کے ناموں کی تعداد نوے سے زیادہ بتائی ہے ۔ قرآنِ کریم کے جملہ ناموں میں سے قرآن سب سے زیادہ مشہور اور عام ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرُاناً عَرَبِيًّا ( زخرف ٣ ) \_

بیشک ہم نے اس کتاب کو عربی زبان کا قرآن بنایا ہے۔

وَلَقَدُ أَتُيْنَٰكَ سَبُعا ً مِّنَ الْمَثَانِى وَ الْقُرْأَنَ الْعَظِيْمَ مَ (الحجر ٨٤).

اور بم نے آپ کو ( نماز میں ) مکرر پڑھی جانے والی سات آیتیں ( یعنی الحمد ) اور قرآنِ عظیم دیا ہے ۔

إِنَّهُ لَقُرُانُ كُرِيْمُ (واقعه 22).

بیشک یہ عرت والا قرآن ہے۔

بَلْ هُوَ قُرُانٌ مَجِيْدٌ فِي لَوْحٍ مَّخُفُوظٍ (بروج ٢٢) \_

بلکہ یہ بہت بزرگی والا قرآن ہے جو لوح محفوظ میں ( لکھا ہوا ) ہے ۔

ای طرح اور بہت سی آیات ہیں جن میں علوم اللیہ کی اس جامع اور آخری کتاب کا یہی مبارک نام ذکر کیا گیا ہے ( منازل العرفان ۲۱ ) ۔

جَاجِظْ کہتے ہیں کہ اہل عرب اپنے کلام کے جو نام رکھتے تھے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب اور اس کے حصوں کے نام ان کے مروجہ ناموں سے مختلف رکھے۔ چتا پنے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب کا نام قرآن رکھا۔ یہ ایسا نرالا اور بے مثال ہے کہ نہ تو کسی عرب نے لیے بھوعہ کلام کا یہ نام رکھا اور نہ دنیا میں کسی اور کتاب کا یہ نام رکھا گیا۔ پس جیسا نرالا اور بے مثل کلام ہے اللہ تعالیٰ نے اس کا ویسا ہی بے مثل نام مقرر فرمایا۔

لل عرب اپنے مجموعہ کلام کو دیوان کہتے تھے ، اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام کا نام قرآن رکھا۔

لال عرب لینے کلام کے حصوں کو قصیرہ کہتے تھے اللہ تعالیٰ نے لینے کلام کے حصہ کا نام سورت مقرر فرمایا ۔

لال عرب لینے کلام کے چھوٹے سے چھوٹے جملے کو بیت کہتے تھے اللہ تعالیٰ نے لینے کلام کے چھوٹے سے جملے کا نام آیت رکھا۔

قرآن كى وحبہ تسميد - اس لفظ كے بارے ميں ائم مفرين اور ماہرين لغت كا اختلاف ہے ، بعض كہتے ہيں كہ يہ اسم علم غير مشتق ہے اور الله تعالىٰ كے كلام كے لئے مخصوص ہے اس لئے يہ مهموز نہيں ۔ •

امام شافعی اور بعض دوسرے ائم لغت و مفسرین کہتے ہیں کہ یہ نہ تو مہموز ہے اور نہ قِرآَة علی ماخوذ ہے بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی اس کتاب کا نام ہے جو اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل فرمائی ۔ جیسے توریت اور انجیل ان کتابوں کے نام ہیں جو حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت علییٰ علیہ السلام پر نازل ہوئیں ۔

فَرَاء کہتے ہیں کہ یہ قرائِن کے مشتق ہے کیونکہ اس کی بعض آیتیں بعض دوسری آیتوں کی تصدیق کرتی ہیں اور کچھ آیتیں دوسری آیتوں کے ساتھ مشابہ ہیں ، انہی باتوں کا نام قَرْآئِن ﴿ قریبے ﴾ ہے ۔

بعض کہتے ہیں کہ یہ لفظ قُرْنَ سے ماخوذ ہے جس کے معنی جمع کے آتے ہیں ۔
جیسے قَرَنَتُ الشَّیُ بِالشَّی ۔ میں نے ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ جمع کیا ۔ اس لحاظ ہے اس کو قرآن اُس لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں سورتیں ، آیتیں ، کلمات اور حروف ایک خاص انداز کے ساتھ جمع ہیں ۔ اس اعتبار سے بھی یہ غیر مہموز ہی پڑھا جائے گا ۔
ایک خاص انداز کے ساتھ جمع ہیں ۔ اس اعتبار سے بھی یہ غیر مہموز ہی پڑھا جائے گا ۔
اس کے برعکس جو لوگ لفظ قرآن کو مہموز قرار دیتے ہیں ان میں بھی باہم

رِلْخَيَانِيْ كَيْتِ بِين جس طرح رُبِحَانَ أور خُفْران مصدر بين اسى طرح قرآن ، قرات كا

مصدر ہے ۔ اور یہ اسم مفعول کے معنی میں ہے ۔ اکثر ائمکہ اور تُراَّ، کے نزدیک یہی افالی ہے قرآن کریم میں بھی لفظِ قرآن ، قرائت کے معنی میں استعمال ہوا ہے ۔ چنائچہ ارشاد ہے ۔

فَاذَا قَرَأَنْهُ فَاتَّبِعْ قُرْ أَنَّهُ ( القيمه ١٨ ) .

پس جب ہم ( لینے فرشتے کے ذریعہ ) اس کو پڑھیں تو ( اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ اس کی اتباع و پیروی کریں ۔

پس معنوی اعتبار سے یہی بہتر معلوم ہوتا ہے کہ لفظِ قرآن کو قَرْمِوْ ( پڑھنا اور تلاوت کرنا ، ) سے ماخوذ قرار دیا جائے ۔ لہذا کتاب اللہ کو قرآن کہنے کے معنی یہ ہوں گے کہ حقیقت میں پڑھنے کے لائق کتاب تو قرآن ہی ہے ۔

رجّاج کہتے ہیں کہ قُرْآنؑ ، فُعْلاَنؑ کے وزن پر اسم صفت ہے اور قَرْرُ کے مشتق ہے جہتے ہیں کہ قُرْاتُ الْمَاءُ فِي الْوَنْسِ ۔ ہے جس کے معنی جمع کرنے کے ہیں جسے عربی میں کہتے ہیں کہ قرّات الْمَاءُ فِي الْوَنْسِ ۔ میں نے پانی کو حوض میں جمع کیا ۔ صحیح یہ ہے کہ اس میں حمزہ تخفیف کے لئے ترک کیا گیا ہے اور اس کی حرکت ما قبل ساکن کو دیدی گئی ہے ۔

ابو عبیدہ کہتے ہیں کہ کلام البیٰ کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ اس نے سورتوں کو باہم جمع کیا ہے (اتقان ۱۳۵/ ۱) -

علامہ راغب اصفہانی کہتے ہیں کہ ہر ایک جمع کردہ شتے کو یا ہر کلام کے مجموعہ کو ہر گز قرآن مہیں کہا جائیگا بلکہ کلام اللہ کا یہ نام اس لئے رکھا گیا ہے کہ اس نے سابقہ زمانے میں نازل شدہ آسمانی کتابوں کے جملہ علوم و معارف کے تمام عمرات ( نتائج ) جمع کر لئے ہیں ۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

### وَ تَفْصِيلَ كُلِّ شَيْئ

اور اس ( قرآن ) میں ہر چیز کی تفصیل ہے ( ۱۱۱/ ۱۲) ۔

### تِبْياً نَّا لِكُلِّ شُنْيً

( اس قرآن میں ) ہر چیز کی بوری وضاحت ہے (۸۹/ ۱۱) ۔

اور قرآن حقیقت میں کُفْران ، رجھان کی طرح مصدر ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے

إِنَّ عَلَيْنَا جَمُعَهُ وَ قُرُانَهُ فَاذَا قَرَانَهُ فَاتَبِعُ قُرُانَهُ ( القيامِهِ ١٨,١٤ ) .

بلا شبہ اس کا جمع کرنا اور اس کا پڑھنا ہمارے ذمہ ہے۔ جب ہم اس کو پڑھ چکس تو اس کے بعد آپ پڑھیں۔

اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ (کتاب اللہ کا) یہ نام (قرآن) رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ اس نے اپنے اندر تمام قسم کے علوم جمع کر لئے ہیں (المفردات ۲۰۲)۔

بعض دوسرے اللِ لغت کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ یہ کتاب پڑھی جاتی رہے گی ۔ ہیں کہ یہ کتاب پڑھی جاتے نازل ہوئی ہے ۔ اور قیامت تک پڑھی جاتے ویادہ پڑھی چتا کچے یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ قرآنِ کریم ساری دنیا میں سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب ہے ۔

#### نبوت و رسالت

نبوت و رسالت کوئی فن یا ہمز نہیں جس کو کسب و اکتساب اور اپنی محنت و صلاحیت سے حاصل کیا جاسکے بلکہ یہ منصب محض عطائے کر آبانی کے نتیجہ میں حاصل ہوتا ہے ۔ آدمی اپنی ریاضت ، عملِ صالح ، ذکر و تسبیحات اور عبادات میں کمال پیدا کر کے ولی تو بن سکتا ہے مگر نبی نہیں بن سکتا ۔ نبی تو وہی ہوگا جس کو اللہ تعالیٰ منصب نبوت و رسالت عطا فرمائے قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

اَلُّهُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْلَتَهُ ( انعام ١٢٣) -

الله تعالیٰ ہی خوب جانتا ہے کہ وہ اپنی پیغمبری کس کو عطا فرمائے ( انعام ۱۲۴) -

جس طرح دیگر انبیاء لینے لینے زمانے ، اپنی اپنی قوم اور لینے لینے علاقے کے لوگوں کی ہدایت و رہمائی کے لئے احکام خداوندی لیکر آتے رہے اور اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی تائید و تمایت اور وحی سے نوازا ۔ اسی طرح سب سے آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بھی اللہ تعالیٰ کا پیغام لیکر آئے ۔ آپ کو بھی اللہ تعالیٰ نے اپنی تائید و تمایت اور وحی سے نوازا ۔ سابقہ انبیاء میں سے ہر ایک خاص زمانے اور ایک خاص قوم

کے لئے مبعوث ہوا تھا۔ مگر آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت قیامت تک ہر قوم اور ہر زمانے کے لوگوں کے لئے ہے۔ اصل کے اعتبار سے تمام شریعیتیں ایک ہی تحمیں۔ اور فروع میں اپنے اپنے زمانے کی ضروریات کے لھاظ سے احکام بیان کرتی تحمیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء ہیں۔ آپ پر وحی و رسالت کا مقدس سلسلہ ختم ہو گیا۔ اب قیامت تک نہ تو کوئی نبی اور رسول آئے گا اور نہ کسی انسان پر وحی نازل ہوگی اور نہ ہی اس کی ضرورت ہے کیونکہ آپ کو جو کتاب عطاکی گئی ہے وہ تمام سالبة کتب کی نائخ اور احکاماتِ اللیہ کی جامع و مکمل کتاب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے خود اس کی حفاظت کا ذمہ لیا ہے تاکہ آپ کی شریعت قیامت تک بلا کسی تحریف و تغیر باتی رہے۔ صفاظت کا ذمہ لیا ہے تاکہ آپ کی امت میں ہر زمانے میں ایک الیسی جماعت قائم رکھنے کا وعدہ فرمایا ہے جو دین پر قائم رہ کر مسلمانوں کو کتاب و سنت کی صحیح تعلیم دیتی رہے گی ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلبِ اطہر پر جو کلام نازل کیا گیا اس کو وجی کہتے ہیں ۔ جو پیغام و ہدایات سابقہ انبیاء پر نازل ہوئیں ان کا نام بھی وجی ہے ۔ اس طرح وجی کا مفہوم تمام انبیاء کے درمیان مشترک ہے اور اس میں کوئی فرق نہیں ۔ کیونکہ وجی کا مصدر و ماخذ اور غرض و غایت ایک ہی تھی ۔ قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّا أَوْ حَيْنَا آلِيْكَ كُمَا أَوْ حَيْنَا آلِي نُوْحٍ وَّ النَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِلا عَ وَاوْ حَيْنَا آلِي الْمِرَاهِيْمَ وَ السَّمْعِيْلَ وَ السَّحْقُ وَ يَعْقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ وَعِيْسَىٰ وَايَوْبَ وَيُونَسَ وَ هُرُونَ وَ سُلَيْمُنَ عَ وَ وَالْالْسَبَاطِ وَعِيْسَىٰ وَايَوْبَ وَيُونَسَ وَ هُرُونَ وَ سُلَيْمُنَ عَ وَ اللّهَ مَا وَكُنَا دَاوْدَ زَبُوْراً . وَرُسُلا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلا قَدْ وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيْمًا مَا وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيْمًا مَا (الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا (الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا (الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا (الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا (الله مُوسَى تَكْلِيْمًا مَا الله مُوسَى الله وَ الله مُوسَى الله وَ الله مُوسَى الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَاللّه وَ الله وَاللّه وَاللّه وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالمُولِي وَالله وَالْمُولِي وَالله وَالله وَالله وَالْمُولِي وَالله وَله وَالله وَالله

بلاشبہ ہم نے آپ کی طرف اس طرح وحی کی جس طرح نوح علیہ السلام اور ان کے بعد آنے والے نبیوں کی طرف کی اور حضرت ابراھیم و اسماعیل و اسحاق و یعقوب اور ان کی اولاد اور حضرت علییٰ و ابوب و بونس و ہارون اور سلیمان ( علیہم السلام ) کو زبور عطاکی ۔ اور ہم نے آپ سے بعض رسولوں کا ذکر کیا

ہے اور بعض کا نہیں کیا ۔ اور ہم نے (حضرت) موی کو شرف ہمکامی بخشا ۔ وحی کا مفہوم ۔ لغت میں وحی کے معنی بیں دوسرے کو بوشیدہ طور پر کچھ بتانا، جلدی سے کوئی اشارہ کر دینا ، دل میں کوئی بات ڈالنا ، الہام کرنا ۔

شرع کے اعتبار سے وحی اللہ تعالیٰ کا وہ پیغام اور القاء ہے جو نبی کی طرف بلاواسطہ یا بالواسطہ ہو۔وحی کا اطلاق صرف انبیاء پر ہوتا ہے۔

زہری کہتے ہیں کہ وقی وہ کلام ہے جو اللہ تعالیٰ کسی نبی کی طرف بھیجہا ہے اور اس کے دل میں ثبت کر دیتا ہے ۔ پھر وہ نبی اس وقی کو اپنی زبان سے ادا کرتا ہے اور اسے لکھوا دیتا ہے ۔ اس کو کلام اللہ کہتے ہیں ۔

علامہ راغب اصفہانی فرماتے ہیں کہ وحی کے معنی یہ ہیں کہ جلدی سے اشارہ کر دینا خواہ یہ اشارہ رمز و کنایہ سے کیا جائے یا کسی بے معنی آواز سے ، خواہ کسی عضو کے اشارے سے یا کسی مخریر سے ( المفردات ۵۱۵ ) ۔

حضرت علامہ انور شاہ صاحب کشمیری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ وی اور ایکا۔ دو علیحدہ علیحدہ لفظ ہیں اور دونوں کے استعمال میں فرق ہے ۔ اِیکا کی مفہوم عام ہے ۔ انبیاء پر وی نازل کرنے کے علاوہ کسی کو اشارہ کرنا اور کسی غیر نبی کے دل میں کوئی بات ڈالنا بھی اس کے مفہوم میں داخل ہے ۔ لہذا یہ لفظ نبی اور غیر نبی دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ اس کے بر خلاف وی صرف اس الہمام کو کہتے ہیں جو انبیاء کی نازل ہو ۔ اس لئے قرآن کریم نے لفظ ایحاء تو انبیاء اور غیر انبیاء دونوں کے لئے استعمال کیا ہے مگر لفظ وی سوائے انبیاء کے کسی اور کے لئے استعمال نبین فرمایا ۔ وی کے ذریعہ بندوں کو ان باتوں کی تعلیم دی جاتی ہے جو ان کو محض عقل و حواس کے ذریعہ معلوم نہ ہو سکیں ( علوم القران از مولانا تقی عثمانی میں ) ۔

### لغوی وحی کی قسمیں

فطری - جیے الہام الی سے شہد کی مکھیاں چھتہ بنا کر اس میں شہد جمع کرتی ہیں ۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

وَ اَوْحٰى رَبُّكَ اِلَى النَّحْلِ اَنِ اتَّخِذِى مِنَ ٱلجِبَالِ بُيُوْتاً . (النحل ٦٨) اور تیرے رب نے ( فطری ) وی کے ذریعہ شہد کی مکھیوں کو بتادیا ہے کہ تم پہاڑوں میں لینے لئے چھتے بناؤ ۔

المجادى - جيے كوئى سائنسدان كى چيزى ايجادى طرف متوجہ ہوتا ہے اور اس كے لئے جدوجہد كرتا ہے تو اس كے خدوخال اور اس كى شكل و صورت اس كے ذہن ميں ڈالدى جاتى ہے - سلا طرح وہ چيز وجود ميں آجاتى ہے - مثلاً جس شخص نے سب عن ڈالدى جاتى جہاز بنانا چاہا تھا تو اس كے ذہن ميں يہ خيال كى پرندے كو ہوا ميں اڑتا ہوا ديكھ كر پيدا ہوا۔ پير اس نے لينے شخيل كے مطابق كام شروع كيا اور لينے ذہن كو اس طرف متوجہ ركھا اور بار بار بخرہ كئے مہاں تك كہ اللہ تعالى نے اپنى قدرت سے ہوائى جہاز كا مكمل نقشہ اس كے ذہن ميں ڈالديا - يہى وہ وحى اور البام ہے جو عام انسانوں كو ہوتا ہے - خواہ وہ مومن ہو يا غير مومن - جيسا كہ ارشاد بارى تعالى ہے -

كُلَّا نُمِدُ لَهُ لُكَا مَ وَلَهُ لُكَا مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِكَ مَحْظُوْراً . ( بن اسرائيل ١١)

مومن و غیر مومن جب کوشش کرتے ہیں تو ہم ان کو مدد دیتے ہیں ۔ اور تیرے خداکی بخشش و فیض کسی پہ بند نہیں ۔

عرفائی - یہ اولیاء سے مختص ہے ۔ جب کوئی ولی اتباع شریعت اور ریاضت و مجاہدہ سے تزکیہ و تصفیہ قلب حاصل کر لیتا ہے تو البام کے ذریعہ اس پر خاص علوم کی راہیں کھل جاتی ہیں ۔ جیسا کہ ارشاد ربانی ہے ۔

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُو افِيننا لَنَهْدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنا (عَلَبوت ١٩) ـ

جو لوگ ہماری اطاعت اور ہمارے دین میں مجاہدہ کرتے ہیں ، ہم ان پر ہدایت کی خاص راہیں کھول دیتے ہیں ۔

لغوی وحی کی مذکورہ تینوں قسمیں غیر انبیاء میں پائی جاتی ہیں خواہ وہ حیوان ہوں یا انسان یا اولیاء ۔

مشرعی و حی سے یہ وحی صرف انبیاء علیہم السلام کے ساتھ خاص ہے ۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتے کے ذریعہ یا براہ راست خواب یا بیداری میں ،الفاظ کی شکل میں اللہ تعالیٰ کی ہدایت نبی کی ذات میں منتقل ہو جائے اس کو شرعی وحی

کہتے ہیں ۔ اور یہی نبوت کی روح ہے ۔ ( علوم القرآن از مولانا شمس الحق افغانی ،۹ ، ۹۸ ) ۔

شرمی وحی کی قسمیں

(1) وحی ملی سے اللہ تعالیٰ براہ راست نبی کے قلب میں کوئی بات ڈالدیتا ہے۔ اس میں نہ تو فرشتے کو واسطہ بنایا جاتا ہے اور نہ نبی کی قوت سامعہ اور حواس کو اور نہ بی نبی کو کوئی آواز سنائی دیتی ہے بلکہ کوئی بات دل میں بیٹے جاتی ہے اور اس کے ساتھ بی نبی کو کوئی آواز سنائی دیتی ہے بلکہ کوئی بات دل میں بیٹے جاتی ہے اور اس کے ساتھ بی یہ یقین ہو جاتا ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ یہ کیفیت بیداری میں بھی ہوسکتی ہے اور خواب میں بھی ۔ صفرت ابراہیم علیہ السلام کو اپنے لاڈلے اور اکلوتے ہوسکتی ہے اور خواب میں بھی ۔ صفرت ابراہیم علیہ السلام کو اپنے لاڈلے اور اکلوتے بیٹے کو ذرئے کرنے کا حکم اسی قسم کی وحی کے تحت خواب میں دیا گیا۔

تککم رَبَافِی م سی اللہ تعالیٰ براہ راست نبی سے کلام کرتا ہے۔ اس میں بھی فرشتہ کا واسطہ مبیں ہوتا ۔ بلکہ نبی کو آواز سنائی دیتی ہے جو مخلوقات کی آواز سے جدا اور عجیب و غریب کیفیت کی حامل ہوتی ہے ۔ جو انبیاء اس آواز کو سنتے ہیں وہی اس کی کیفیت کو پہچلنتے ہیں ۔ عقل اس کا ادراک مبین کر سکتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

### وَكُلُّمُ اللَّهُ مُؤسىٰ تَكْلِيماً \_ ناء ١٩٣ ـ

اور اللہ نے موسیٰ سے باتیں کیں ۔

وجی کی یہ قسم ، تمام قسموں میں سے افضل و اعلیٰ ہے کیونکہ اس میں نبی کو اللہ تعالیٰ سے براہ راست بمکلای کا شرف حاصل ہوتا ہے ۔

( ٣) و حی ملکی ۔ اللہ تعالیٰ اپنا پیغام کسی فرشۃ کے ذریعہ نبی کے پاس بھیجا ہے۔ کبھی تو فرشۃ نظر آتا ہے اور کبھی نظر مہیں آتا ۔ صرف اس کی آواز سنائی دیتی ہے۔ کبھی فرشۃ انسان کی شکل میں آگر پیغام پہنچاتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان تینوں قسموں کو اس طرح بیان فرمایا ہے۔

مَا كَانَ لِبَشَرِانَ يُتكلِّمَهُ اللهُ إِلاَّ وَ حَيا اَوْمِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ اَوْمِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ اَوْمُن رَسُولا فَيُوْحِى بِاذِنهِ مَايَشَاءُ ( فورى اه ) - كى بشرك لئ مكن نهيں كه الله تعالىٰ اس سے ( روبرو ہو كر ) بات كرك ،

مگر دل میں بات ڈال کر یا پردے کے پیچے سے یا کسی فرشتہ کو بھیجکر جو اللہ تعالیٰ کی اجازت سے جو کچھ اللہ تعالیٰ چاہے وحی نازل کرے ۔

اس آیت میں دل میں بات ڈالنے ہے وی قلبی مراد ہے۔ پردے کے پیچے ہے مراد وی کی دوسری قسم ( تکلم رَبّانی ) ہے اور فرشتہ بھیجنے ہے وی مکلی مراد ہے۔
آپ بر نزول وی کی کیفییت ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر مختف

آپ پر نزول و جی کی کیفییت - آنحضرت صلی الله علیه وسلم پر مختف طریقوں ہے وجی نازل ہوتی تھی ۔ شیخین نے حضرت عائشہ رضی الله عنها ہوایت کی کہ حارث بن ہشام ( فضلاء صحابہ میں ہے ہیں فتح کمہ کے موقع پر اسلام لائے اور ۱۵ ھ میں شام کو فتح کرتے ہوئے شہید ہوئے ) نے رسول الله صلی الله علیه وسلم ہے دریافت کیا یا رسول الله صلی الله علیه وسلم آپ پر وحی کس طرح آتی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ کمجی تو میرے پاس گھنٹی کی آواز کی طرح وحی آتی ہے اور وحی کا یہ انداز میرے اوپر سب سے زیادہ دخوار ہوتا ہے جب یہ کیفیت ختم ہو جاتی ہے تو میں اسے یاد کر چکا ہوتا ہوں ۔ اور کمجی ایسا ہوتا ہے کہ فرشتہ انسان کی شکل میں آگر بچھ سے کلام کرتا ہے تو میں اس کے کلمات کو یاد کر لیتا ہوں ۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے تخت مردی کے دن میں آپ پر وحی نازل ہوتے د کمیمی ہے کہ جب وحی کا سلسلہ ختم ہو جاتا تو ( سخت سردی کے باوجود ) آپ کی پیشانی مبارک سے پسنیہ اس طرح بہتا تھا جسے فصد می گلن گئی ہو ( بخاری شریف ۱۹ / ۱ ) ۔

ایک اور روایت میں حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آپ نزول وجی کے وقت بے چین ہو جاتے اور چہرہ متغیر ہو جاتا تھا ۔ یہ کیفیت ایک دو مرتبہ پیش نہیں آئی بلکہ جب بھی وجی آئی تھی آپ کی یہی کیفیت ہوتی تھی اور بدن اطہر لیسنے سے تر ہو جاتا تھا ۔ مسلم نے حضرت ابوہر یوہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جب وجی نازل ہوتی تو ہم میں سے کسی کی مجال نہیں ہوتی تھی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر نظر ڈال سکتے ۔ ایک مرتبہ آپ نے اپنا سرمبارک حضرت زید بن ثابت کے وسلم پر رکھا ہوا تھا کہ اس حالت میں وجی نازل ہونی شروع ہوگئی ۔ اس سے حضرت زید کی ران پر اس قدر بوجھ پڑا کہ جسے وہ ٹوٹ رہی ہو۔

محضرت عمر فرماتے ہیں کہ جب آپ پر وحی نازل ہوتی تو آپ کے چہرہ انور کے قریب شہد کی مجھیوں کی بھنجناہٹ جسی آواز سنائی دیتی تھی ۔

حضرت عائشہ کی مذکورہ بالا صدیث میں نزول وی کے دو طریقے بیان کئے گئے بیں بر ایک ید کہ ( ۱ ) گراں بار قول آپ کے قلب اطہر پر اِلقاء کیا جاتا تھا۔ اس وقت آپ گھنٹی کی سی آواز سنتے تھے ۔ وحی کی یہ صورت آپ پر بہت د شوار ہوتی تھی جیسا کہ

# إِنَّا سَنُلُقِي عَلَيْكَ قُولًا ثُقِيلًا ١ ( مزل ٥ )

ہم آپ پر ایک گراں بار قول اِلقاء کریں گے۔

(٢) يه كه فرشته كسى انساني شكل مين آپ ك پاس آكر الله تعالى كا پيغام پهنچا ديرا تھا ـ وحی کی یہ صورت مقابلتاً خفیف اور آسان تھی ۔ دوسری احادیث سے وحی کے مندرجہ ذيل طريق بھي ثابت بين -

(٣) الله تعالى سے بمكامى - جس طرح الله تعالى نے حضرت موى عليه السلام کو درخت کے پیچے سے پکارا تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کی پکار سی اس طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اللہ تعالیٰ سے براہ راست ہمکام ہونے کا شرف حاصل ہوا ہے۔ یہ واقعہ آپ کو بیداری کی حالت میں معراج کی شب میں پیش آیا ۔

(٣) فرشته كى طرف سے إلقاء - وى ك اس طرية ك تحت صرت جرائیل علیہ السلام کسی بھی شکل میں آپ کے سلمنے آئے بغیر آپ کے قلب اطہر میں كوئى بات إلقاء فرما دينتے تھے ۔ جيسا كہ حاكم كى ايك روايت ميں ہے كہ جرائيل عليه السلام نے میرے دل میں یہ بات ڈالی ہے کہ تم میں سے کوئی دنیا سے بہیں جائے گا جب تک وہ اپنا رزق بورا نہ کر لے ۔ ( علوم القرآن از مولانا تقی عثمانی ) -

(۵) فرشته كا اصلى شكل مين آما - اس صورت مين حضرت جرائيل عليه السلام كسى انسان كى شكل اختيار كئے بغير اپنى اصلى صورت ميں دكھائى ديتے تھے ۔ ايسا ایک مرتبہ تو اس وقت ہوا جب آپ نے خود حضرت جبرائیل علیہ السلام کو ان کی اصلی شکل میں و مکھنے کی خواہش ظاہر فرمائی تھی ۔ اور ووسری مرتبہ شب معراج میں ہوا ( علوم القرآن از مولانا محد تقى عثاني )

(۱) رویائے صاوقہ - صحح بخاری و مسلم میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقة رضى الله عبنا سے مروى ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم ر وحى كى ابتداء سي

خوابوں سے ہوئی ۔ آپ جو کچھ خواب میں دیکھتے تھے اس کی تعبیر صبح صادق کی روشنی کی مانند بالکل ظاہر اور کھلی ہوئی ہوتی تھی ۔ اس کے علاوہ مدسیاء منورہ میں آپ پر کسی منافق نے سحر کر دیا تھا ۔ اس کو دفع کرنے کا طربقہ بھی آپ کو خواب ہی میں بتایا گیا تھا۔

### وحی متلوّ وغیر متلوّ

آنحضرت صلی الله علیه و سلم بر دو قسم کی وحی نازل ہوتی تھی ۔

(۱) وہ وحی جو قرآن کریم کی آیات ہیں اور جن کے الفاظ و معنی دونوں اللہ تعالیٰ کی طرف سے تھے۔ اور یہ قرآن کی شکل میں ہمیشہ کے لئے اس طرح محفوظ کر دی گئیں کہ ان کا ایک نقطہ یا خوشہ بھی تبدیل مہیں کیا جاسکتا ۔ علماء کی اصطلاح میں اس کو وحی مثلو کہا جاتا ہے یعنی وہ وحی جس کی تلاوت کی جاتی ہے ۔ اس میں اسلام کے اصول ، عقائد اور بنیادی تعلیمات کا بیان ہے ۔

( ٢) وہ وحی جو قرآنِ کریم کا جزو نہیں بنی ۔ اس کے ذریعہ آپ کو بہت سے احکام عطا فرمائے گئے ۔ اس کو وحی غیر متلو اس لئے کہتے ہیں کہ اس کی تلاوت نہیں کی جاتی ۔ اور یہ صحیح احادیث کی شکل میں محفوظ ہے ۔

### فرمان رسول

المتلم میر - حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ صلی علیہ وسلم کے پیچے تھا کہ آپ نے فرمایا ۔ اے لڑے! میں تہمیں چند کلے بہاتا ہوں تم اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کرو۔ وہ تہماری حفاظت کرے گا۔ تم اس کالحاظ رکھو تو اے اپنے سلمنے پاؤ گے جب تو کچے ما نگناچا ہے تو اللہ بی سے مانگ جب تو مدد طلب کرے تو اللہ بی سے مدد طلب کر اور خوب جان لے کہ اگر ساری امت بھی تہمیں کچے نفع بہنچا نے پر متفق ہوجائے تو وہ تہمیں صرف اتنا نفع بہنچا سکتی ہے جتنا کہ اللہ تعالیٰ نے تہمارے لئے لکھا ہے ۔ اگر سب لوگ تہمیں نقصان بہنچا نے پر متفق ہو جائے اللہ تعالیٰ نے تہمارے لئے لکھ دیا ہے ۔ تقدیر کے قام صرف اتنا بی نقصان بہنچا سکتے ہیں جتنا کہ اللہ تعالیٰ نے تہمارے لئے لکھ دیا ہے ۔ تقدیر کے قام اللہ اللہ تعالیٰ نے تہمارے لئے لکھ دیا ہے ۔ تقدیر کے قام اللہ اللہ تعالیٰ نے متہارے لئے لکھ دیا ہے ۔ تقدیر کے قام

# فصنائلِ قرآن

قرآن کریم کی عظمت و فضیلت سمجھنے کے لئے یہ آیتِ مبارکہ ہی کافی ہے۔

يَا ٓ يَهُمَا النَّاسُ قَدْ جَاءَ تَكُمْ مُوْعِظَةً مِّنُ رَّ بِكُمْ وَ شِفَاءً لِيَّا مُؤْمِنِينَ ( بِيلُم وَ شِفَاءً لِيمًا فِي الصَّدُورِ وَهُدُوَّ رَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ( بِيلَ ٥٥ ) -

اے انسانو! بلا شبہ تہارے پاس تہارے رب کی طرف سے ایک خاص پیغام نصیحت آگیا ہے جو ان تمام بیماریوں کے لئے جو سینوں میں ہوں شفا اور عافیت کا سامان ہے اور مومنوں کے لئے (مجاعث) بدایت و رحمت ہے۔

اس آیتِ کریمہ سے ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ کلام ( قرآن ) لوگوں کے لئے پیغام نصیحت ہے ، ظاہری و باطنی امراض و عبوب کے لئے شفا و عافیت کا ذریعہ اور ہدایت و رحمت کا خزانہ ہے ۔ ظاہر ہے انسان کے لئے اس سے بڑھ کر کونسی نعمت ہوگی۔

ا۔ قوموں کا عروج و روال۔ صرت عرف عظمتِ قرآن کو ظاہر کرنے کے لئے مبر پر کھڑے ہو کر آمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان بیان کیا کہ آگاہ ہوجاد اے لوگو! آمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ بلا شبہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کے ذریعہ بہت می قوموں کو عربت و سر بلندی عطا فرماتا ہے اور بہت می دوسری (قوموں) کو (اس پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے) ذلیل و رسواکرتا ہے (مسلم) ۔

۲- قرآن کا مُعلم - حضرت عثمان سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ بندہ ہے جو قرآن کا علم حاصل کرے اور دوسروں کو اس کی تعلیم دے ( بخاری شریف ۱۹۵ / ۳) ۔

س فرول ملا تکلہ ۔ حضرت اسید بن حفیر ایک روز جبد میں سورہ بقرہ تلاوت کر رہے تھے کہ اچانک ان کا گھوڑا جو قریب ہی بندھا ہوا تھا بدکنے لگا ۔ جب وہ خاموش ہو گئے تو گھوڑے نے بھی بدکنا بند کر دیا ۔ انہوں نے جب دوبارہ تلاوت شروع کی تو گھوڑا بھر ای طرح بدکنے لگا ۔ آخر نماز ختم کر کے سر اوپر اٹھا کر دیکھا تو ایک سائبان نظر آ رہا تھا جس میں بہت می شمعیں روشن تھی ۔ جس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی فظر آ رہا تھا جس میں بہت می شمعیں روشن تھی ۔ جس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ عرض کیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ فرشتے تھے جو تہاری تلاوت کی آواز سننے کے لئے قریب ہوگئے تھے ۔ (مسلم) ۔

۴ فرول سکسی الله علی وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب کچ لوگ الله تعالیٰ کے کسی گھر میں قرآنِ مجید کی تلاوت وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب کچ لوگ الله تعالیٰ کے کسی گھر میں قرآنِ مجید کی تلاوت کرتے ہیں اور اسے آپس میں سکھے سکھاتے ہیں تو ان پر سکسنے ( الله تعالیٰ کی رحمت و پسندیدگی اور اس کی طرف سے بندوں کے سکون قلب اور طمانیت کی ایک خاص کیفیت ) نازل ہوتا ہے اور ان پر رحمت تھا جاتی ہے اور فرشتے ان کو گھیر لیتے ہیں اور کیفیت ) نازل ہوتا ہے اور ان پر رحمت تھا جاتی ہے اور فرشتے ان کو گھیر لیتے ہیں اور الله تعالیٰ لینے پاس والوں ( فرشتوں ) میں ان کا ذکر کرتا ہے ( احمد ، مسلم ، ابوداؤد ) -

٥- وخيرة آخرت - حضرت ابو ذرط رسول الله صلى الله عليه وسلم كى خدمت ميں عرض كيا - يا رسول الله عليه وسلم كى خدمت ميں عرض كيا - يا رسول الله صلى الله عليه وسلم كچه وصيت فرملئيه - آپ نے فرمايا كه كلاوتِ قرآن كو البين او ركازم كراو كونكه تكاوتِ قرآنِ پاك تهارے لئے زمين ميں نور اور آسمان (آخرت) ميں ذخيرہ ہے ( ابن حبان ) -

4-حافظ کی شفاعت ۔ حضرت علی سے مردی ہے کہ جس شخص نے قرآن پڑھا ، پھر اس کو حفظ یاد کیا اور اس کے حلال کو حلال جانا اور حرام کو حرام تو اللہ تعالیٰ اس کو جنت میں داخل فرمائے کا اور اس کے گھرانے میں سے الیے دس آدمیوں کے بارے میں اس کی شفاعت قبول فرمائے کا جن کے لئے جہنم واجب ہو چکی ہو (امام احمد ، ترمذی ، ابن ماجہ ، دارمی )۔

، محافظ فرشت کا تقرر ۔ شداد سن اوس کی روایت میں ہے کہ جو مسلمان لیٹنے وقت کتاب اللہ کی کوئی سورت پڑھ لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس پر ایک فرشتہ کو محافظ

مقرر كرديها ہے اور وہ فرشته كسى اذيت دينے والى چيزكو اس كے پاس مبيس آنے ديها ، عبال تك كه جب وہ مسلمان بيدار ہوتا ہے تو وہ فرشته بھى اپنى خدمت سے سبكدوش ہو جاتا ہے ( احمد ، ترمذى ) -

۸ فیرو برکت کا باعث برآر نے صرت انس کی حدیث ہے روایت کی کہ جس گھر میں قرآن پڑھا جاتا ہے اس میں خیر و برکت کی کثرت ہوتی ہے اور جس گھر میں قرآن بہیں پڑھا جاتا اس کی خیر و برکت گھٹ جاتی ہے ۔

ہ۔ اللہ تعالیٰ کے اہل ۔ حضرت انس کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں میں سے بعض لوگ اللہ تعالیٰ کے گھر والے اور خاص لوگ بیں ۔ صحابہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون لوگ بیں ۔ آپ نے فرمایا کہ قرآن شریف والے اللہ تعالیٰ کے لال اور خاص لوگ بیں ( نسائی ابن ماجہ ، حاکم )۔

ا قلب كا صنيقل - صفرت عبدالله بن عمرت مردى ہے كہ آنحضرت صلى الله عليه وسلم في فرمايا كه لوگوں كے دلوں پر اى طرح زنگ آجاتا ہے جس طرح پانى لگ جانے سے لوہ پر زنگ آجاتا ہے جس طرح پانى لگ جانے سے لوہ پر زنگ آجاتا ہے ۔ عرض كيا گيا يا رسول الله صلى الله عليه وسلم! دلوں كا زنگ كس چيز سے دور ہوتا ہے آپ في ارشاد فرمايا كہ موت كو كثرت سے ياد كرنا اور قرآنِ مجيد كى ملاوت زيادہ كرنا ( بيبقى ) ۔

اا۔ حافظ کی مثال ۔ حضرت عائشہ کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس شخص کی مثال ، جو قرآن پڑھتا ہے اور وہ اس کا حافظ بھی ہے ، مرم اور نیک تکھنے والے ( فرشتوں ) جسی ہے ۔ اور جو شخص قرآنِ مجید کو بار بار پڑھتا ہے اور وہ اس کے لئے دشوار ( انگ انگ کر پڑھنا ) بھی ہے تو اسے دوہرا اجر یط کا ( ایک تلاوت کا دوسرا مشقت کا ) بخاری شریف ۱۵۲ / ۲۔

۱۱ بہمترین گفتگو - حضرت جابر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فے فرمایا کہ بہترین گفتگو اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے ( مسلم ) ۔

ال بہمترین رفیق - حضرت مُعَاذ بن انس سے مروی ہے کہ جس شخص نے قرآن کو اللہ تعالیٰ کے لئے پڑھا وہ صدیقین ، شہداء اور صالحین کی ہمراہی میں لکھ دیا گیا اور یہ لوگ کیا ہی اور یہ لوگ کیا ہی الحق ہیں ( احمد ) -

۱۲ ۔ جنت كا تاج - حضرت ابو بمريره سے مردى ہے كہ جو شخص اپنے بينے كو قرآن كى تعليم دے كا قيامت كے دن اس كو ايك تاج بهنايا جائے كا (طبراني )۔

10 قرآن بر صف کا انعام - صرت معاذ جبنی سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآن پڑھا اور اس میں جو کچھ ہے اس پر عمل کیا تو قیامت کے روز اس کے ماں باپ کو ایک ایسا تاج پہنایا جائیگا جس کی روشنی سورج کی روشنی سے زیادہ حسین ہوگی جبکہ وہ روشنی دنیا کے گھروں میں ہو اور سورج آسمان سے ہمارے پاس ہی اتر آئے ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ عہارا خود اس آدمی کے متعلق کیا گمان ہے جس نے یہ عمل کیا ہو ( مسند احمد ، ابو داؤ، حاکم ) ۔

11. وعاکی قبولیت - حضرت جابرت مردی ہے کہ جس شخص نے قرآن کو جمع کیا اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا اثر ظاہر کر کیا اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا اثر ظاہر کر دیا ہی میں اس کی دعا کا اثر ظاہر کر دے اور چاہے اے آخرت میں اس کے لئے ذخیرہ رکھے ۔ (طبرانی) ۔

ا ایک آیت سیکھنے کی فصنیلت ۔ صرت ابو از ہے مردی ہے کہ بے شک بات کہ تو میات کہ بے شک ہے ہے کہ بے شک بات کہ تو شک ہے ہے کہ تو شک بیت کہ تو نماز کی ایک آیت سکھے تیرے لئے اس سے مہتر ہے کہ تو نماز کی ایک سور کعت ادا کرے ( ابن ماجہ ) ۔

۱۸- بزرگی کا تاج - حضرت ابوبر برد سے مردی ہے کہ قیامت کے روز جب صاحب قرآن میدان حشر میں آئیگا تو قرآن کچ کا کہ اے اللہ! اس کو لباس آراستہ بہنا دے ۔ چنائی اس کو بباس آراستہ بہنا دے ۔ چنائی اس کو بررگ کا تاج بہنایا جائیگا ۔ پھر قرآن کچ کا کہ اے اللہ! تو اس کو اور زیادہ مرتبہ دے اور اس سے راضی ہو جائیگا اور اس حکم دے کا کے ایک ورق پڑھ اور ہر آیت کے بدلے اس کی ایک نیکی بڑھائے کا (حاکم)۔

19 - قرآن کی شفاعت - حضرت جابر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قرآن کریم ایسا شفیع ہے جس کی شفاعت قبول کی گئی اور ایسا جھگڑالو ہے کہ جس کا جھگڑا تسلیم کر لیا گیا ۔ جو شخص اس کو لینے آگے رکھے اس کو یہ جنت کی طرف کھینچا ہے اور جو اسے پس بہت ڈالدے اس کو یہ جہنم میں گرا دیتا ہے ( ابن حبان ) -

- 10- تلاوت ول لگنے تک کرنا۔ حضرت جند کی بن عبداللہ بیان کرتے ہیں کہ نبئ کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قرآنِ مجید اس وقت تک پڑھو جب تک اس میں دل گئے ۔ جب دل اچات ہونے گئے تو پڑھنا بند کردو ( بخاری شریف کار اس میں دل گئے ۔ جب دل اچات ہونے گئے تو پڑھنا بند کردو ( بخاری شریف ( ۲/۱۲۹ ) ۔

٢١ - گھروں كو منور كروا ۔ آنحضرت صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه نماز اور قرآن كى تلاوت سے لينے گھروں كو منور كرو ( يہتى ) -

۲۲ و يران قلب - حضرت ابن عباس عدوى بكر رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه جس محفوظ بهي قرآن كريم كاكوئى حصه بهى محفوظ بهين و مران كريم كاكوئى حصه بهى محفوظ بهين و ويران كريم كاكوئى حائم كاكوئى حد المركى مانند ب (ترمذى ، احمد دارى ، حاكم ) -

۲۳ حساب سے مستنی لوگ ۔ صرت ابن عمر ہے کہ آنحصرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن تین (قسم کے) آوی الیے ہوں سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن تین (قسم کے) آوی الیے ہوں گے جن کو نہ خوف دامن گیر ہوگا اور نہ ان کو حساب و کتاب دینا پڑے کا اور جب تک مخلوق لینے لینے حساب و کتاب سے فارغ ہوگی ، وہ مشک کے شیوں پر تفریح کریں گئے ۔ (۱) وہ شخص جس نے صرف اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے قرآن پڑھا اور ان لوگوں کی امامت کی جو اس سے رامنی ہیں ۔

(۲) وہ شخص جو خالص اللہ تعالیٰ کی رضاکے لئے لوگوں کو نماز کی طرف بلاتا ہو ۔ (۳) وہ شخص جو لینے ماتحتوں سے اچھا برتاؤ کرے ( طبرانی )۔

۲۴ یُمفتک کی متصلی ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگو! تم

قرآن کی تعلیم حاصل کرو اور اس کو پڑھو اس لئے کہ جو شخص اس کی تعلیم حاصل کرتا ہے ، پھر اسے پڑھتا اور اس کا اہمتام کرتا ہے تو اس کی مثال اس تھیلی جسیں ہے جو مثل سے بھری ہوئی ہے اور اس کی خوشبو ہر طرف پھیل رہی ہے اور جو شخص اس کی تعلیم حاصل کرتا ہے ، پھر اس سے ( غافل ہو کر ) سو جاتا ہے ، اس طرح کہ قرآن اس کے سینے میں ہوتا ہے تو اس کی مثال اس تھیلی جسیں ہے جس کی مشک ( تھیلی کے منے کو بند کر دیا گیا ہو ( ترمذی ، نسائی ، ابن ماجہ ) ۔

72 وس آینوں کی تلاوت ۔ حضرت ابو ہرئر ہیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص کسی رات میں دس آینوں کی تلاوت کرے وہ اس رات میں فافلین میں شمار نبیں ہوگا (حاکم) ۔

79 علیم نبوت مصرت عبداللہ بن عمرت مردی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآن پڑھ لیا ، اس نے علوم نبوت کو اپنے دونوں پہلوؤں میں لے لیا ۔ فرق یہ ہے کہ اس کی طرف دحی نہیں کی جاتی ۔ حاملِ قرآن کے لئے مناسب نہیں کہ خصہ کرنے والوں کے ساتھ خصہ کرے یا جابلوں کے ساتھ جہالت کا برتاؤ کرے ، حالانکہ اس کے پیٹ میں اللہ تعالیٰ کا کلام ہے ۔ ( حاکم ، بیہقی ) ۔

٢٠- طلب ونيا كے لئے پڑھنے كا افجام - آنحفرت صلى اللہ عليه وسلم في ارشاء فرمايا كه جو شخص اس لئے قرآن پڑھنا ہے كه اس كى وجہ سے لوگوں سے كمائے تو قيامت كے روز وہ اليى حالت ميں آئے گاكہ اس كا چرہ محض بڈى ہوگا جس پر گوشت نہ ہوگا ۔ يعنی جو لوگ حصول دنيا كى غرض سے قرآن شريف پڑھتے ہيں ان كا آخرت ميں كوئى حصہ نہيں ( بيہتى ) ۔

۲۸ گرای سے بچنے کا فرایجہ آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں تم میں دو چیزیں چھوڑتا ہوں ۔ جب تک تم ان دونوں کو مفبوطی سے پکڑے رہو گے ( ان پر عمل کرتے رہو گے ) تو ہر گز گرای میں نہ پڑوگے اور وہ ( چیزیں ) قرآن اور میری حدیث ہے ( مشکوٰۃ ) ۔

وم الله تعالیٰ سے ہمكلام مونا ۔ نبئ كرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه جو شخص قرآن كى تلاوت كرتا ہے ، گويا وہ الله تعالیٰ سے بمكلام ہوتا ہے ہى جو شخص چاہے كه وہ رب العزت سے بمكلام ہو تو اسے چاہئے كه وہ قرآن كريم كى زيادہ سے زيادہ تلاوت كرے ۔ (مسند ابى شيبه) ۔

•سرآ مین کمنا ۔ حضرت ابو بُرِ رہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب قرآن پڑھنے والا آمین کج تو تم بھی آمین کبو کیونکہ اس وقت فرشتے بھی آمین کہتے ہیں ۔ جس کی آمین فرشتوں کی آمین کے ساتھ ہوتی ہے اس کے وکھلے گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں ( بخاری شریف ۱۸۰ ۲) ۔

الا ملاوت كى فصنيلت م آنحضرت صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه نماز مين قرآن شريف كى تلاوت بغير نمازكى تلاوت ساج و افضل به بغير نمازكى تلاوت ساج و عليم من قرآن شريف كى تلاوت تسبيح و عليم من قرآن شريف كى تلاوت بغير نمازكى تلاوت ساج و افضل به اور عدقه روزه سے افضل به اور روزه آك سے بجاؤكا ذريعه به ( بيهقى ) -

سر الله تعالیٰ کا محبوب ترین ۔ صرت عبد الله بن عرف مرفوعاً مروی ہے کہ آسان اور زمین اور جو کچھ ان دونوں میں ہے ۔ الله تعالیٰ کے نزدیک ان سب سے زیادہ محبوب قرآن ہے ۔ ( دارمی ) ۔

٣٣ - بہمترین کلام - حضرت ابن مسعود سے مروی ہے کہ سب سے بہتر کلام قرآنِ جید ہے اور سب سے بہتر کلام قرآنِ مجید ہے اور سب سے بہتر طریقہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے ۔ اور بُری چیزوں میں سے سب سے بد تر بدعات بیں ۔ جس چیز کا تم سے وعدہ کیا جا رہا ہے وہ آکر رہے گی اور تم اسے روک نہ سکو گے ( بخاری شریف) ۔

سروو گنا ثواب ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قرآن شریف کا حفظ پڑھنا ہزار درجہ اور قرآن پاک میں دیکھ کر پڑھنا دوہزار درجہ

تك بڑھ جاتا ہے ( بيہقى ) ـ

٣٩- قرآن سننے كا اجر - حضرت ابو بُرِّرہ بیان كرتے ہیں كہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا كہ جس نے قرآن مجید كی ایک آیت كان نگا كر سنی اس كو ایک بڑھتی رہنے والی نیكی ملے گی ۔ جس نے اس كو پڑھا ہے وہ اس كے لئے قیامت كے دن نور ہوگی ( احمد ) ۔

٣٠ قرآن كے شوق كا صله - ايك روايت ميں ہے كه جو شخص قرآن پڑھنے كا شوق ركت كرتا ہے تو قيامت كے دور وہ اعلى درجہ كر بڑھ نہيں سكتا اور نه پڑھنے كى كوشش ترك كرتا ہے تو قيامت كے روز وہ اعلىٰ درجہ كے قرآن پڑھے ہوؤں ميں انمايا جائيگا ۔( احمد )۔

۳۸- تیکی سے محروم گھر ۔ صرت عبداللہ بن معود سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے زیادہ خالی ( نیکی سے محروم ) وہ گھر ہے جس میں مخور اسا بھی قرآن مجید نہ ہو ۔ یعنی اس گھر کے لوگ قرآن مجید سے بالکل ہی کورے اور محروم ہوں ( حاکم )۔

۳۹ قرآن کو وہران است صنرت عبد الله بن عمر ابیان کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حافظ قرآن کی مثال رسی سے بندھے ہوئے اونٹ کے مالک جسی ہے ۔ اگر اس کی نگرانی رکھے کا تو روک سکے کا ، ورنہ وہ بھاگ جائے گا۔ ( بخاری شریف ۱۹۹ / ۳ ) ۔

مل حضرت عبداً لله بن مسعود فرماتے بیں کہ نبی کریم صلی الله علیہ دسلم نے فرمایا کہ کسی شخص کا یہ کہنا کہ میں فلاں فلاں آیت بھول گیا ہوں بہت برا ہے بلکہ ( بوں کہنا چاہئے کہ ) بھلا دیا گیا ۔ اور قرآنِ مجید کا دہرانا اور یاد کرنا جاری رکھو کیونکہ انسانوں کے دلوں سے دور ہوجانے میں وہ اونٹ سے بھی بڑھکر ہے ( بخاری شریف ۱۲۹ / ۳ )۔

# آداب تلاوت

## (۱) تلاوت کی کثرت: قرآن کریم کی قرأت و تلاوت کثرت سے کرنا مستب ہے۔

حضرت ابو ہر رہے ہے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ رشک تو بس دو ہی باتوں پر ہونا چلہے ۔ ایک اس آدمی پر جبے اللہ تعالیٰ نے قرآن عطا فرمایا ہے ( بعنی جو حافظ قرآن ہے ) اور وہ دن رات اس کے ساتھ قیام کرتا ہے (اس کو پڑھتا رہتا ہے ) اور اس کا پڑوی سن کریہ کہتا ہے کہ کاش مجھے بھی اس جیبا علم ہوتا اور میں بھی اس کی طرح عمل کرتا ۔ اور دوسرا وہ جبے اللہ تعالیٰ نے مال دیا ہو اور وہ اے حق کے لئے لٹاتا ہو اور ( اے دیکھ کر ) دوسرا آدمی کہتا ہوکہ کاش مجھے بھی اتنا مال حاصل ہوتا اور میں بھی اس کی طرح عمل کرتا ( بخاری شریف کہتا ہوکہ کاش مجھے بھی اتنا مال حاصل ہوتا اور میں بھی اس کی طرح عمل کرتا ( بخاری شریف کا ہوکہ کاش مجھے بھی اتنا مال حاصل ہوتا اور میں بھی اس کی طرح عمل کرتا ( بخاری شریف کا اس ا

حضرت عبداللہ معود سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآنِ کریم کا ایک حرف پڑھا اس نے ایک نیکی کمالی اور یہ ایک نیکی اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق دس نیکیوں کے برابر ہے ۔ میں یہ نہیں کہتا کہ آلم ایک حرف ہے ۔ بلکہ الف ایک حرف ہے ، لام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے ( اس طرح آلم پڑھنے والا تیس نیکیوں کے برابر ثواب حاصل کرے کا ) ترمذی ، داری ۔

حضرت ابو سعیر خدری سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تبارک تعالیٰ فرماتا ہے کہ جس شخص کو قرآن کریم نے میرا ذکر کرنے اور مجھ سے سوال کرنے اور دعا کرنے سے مشغول رکھا ( روکا ) تو میں اس کو ان سے افضل عطا کروں کا جو سوال کرنے والوں اور دعا کرنے والوں کو عطا کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ کے کلام کو دوسرے کلاموں کے مقابلہ میں ویسی بی فضیلت حاصل ہے جسی اپنی مخلوق کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ کو ( ترمذی ، دارمی ، بیہقی ) -

حضرت ابو امامة بیان كرتے بیں كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا كه

قرآن پڑھا کرو ، قیامت کے روز وہ اپنے پڑھنے والوں کا شفیع بن کر آئے گا ( مسلم ) ۔ حضرت عائشہ من مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس گھر میں قرآن پڑھا جاتا ہے وہ آسمان والوں کو اس طرح روشن نظر آتا ہے جس طرح زمین والوں کو تارے نظر آتے ہیں ( بیہقی ) ۔

حضرت نعمان بن بنير سے مروى ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا كه ميرى امت كى بہترين عبادت قرآن كريم كى قرآت ہے ۔

(۲) - قرآن کا مجھول جانا: قرآنِ کریم کا بھول جانا گناہ کبیرہ ہے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص قرآنِ کریم کو یاد کر کے بھول جائے تو قیامت کے روز وہ جزامی ہوگا (معاذ اللہ) بخاری شریف ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھ پر میری امت کے گناہ پیش کئے گئے تو میں نے کوئی گناہ اس سے بڑا نہ پایا کہ آدمی قرآن کی کوئی سورت یا آیت یاد کر کے بھلا دے (ترمذی) ۔

حضرت ابو کموی بیان کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قرآن مجید کی تلاوت کو لازم پکڑو ۔ اس ذات کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے وہ اونٹ کے اپنی رسی تروا کر بھاگ جانے سے زیادہ تیزی سے بھاگتا ہے ۔ ( بخاری شریف ۱۹۲۹/ ۳) ۔

( ۳ ) ۔ وصنو کر ما : قرآنِ کریم پڑھنے کے لئے وضو کرنا مستحب ہے کیونکہ وہ ذکروں میں افضل ترین ذکر ہے ۔

(مم) \_ مسواک کرنا : قرآن کی تعظیم اور منہ کی صفائی کے خیال سے مسواک کرنا مسنون ہے ۔ بزّار نے حضرت علی آئے جید سند کے ساتھ مرفوعاً روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ منہارے منہ قرآن کے راستے ہیں لہذا ان کو مسواک کے ذریعہ پاک و صاف بناؤ ۔

( ۵ ) - پاک جگہ پر تلاوت کروا: پاک و ماف جگہ پر تلاوت کروا منون ہے اور اس کے لئے سب سے افضل جگہ مسجد ہے۔ ( ٧) قبلہ رو موں : قرأت كے وقت قبلہ رو ہوكر خدوع و حضوع كے ساتھ با آرام اور جم كر بيشنا مسنون ہے -

() تعتور برط صنا: قرآت کے آغاز سے پہلے اعوذ باللہ پڑھنا ضروری ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

فَإِذَا قَرَاْتَ أَلْقُرُانَ فَاسُتَعِذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّ جِيْمِ اللّهَ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّ جِيْمِ ا

جب تو قرآن پڑھنے گئے تو اللہ تعالیٰ سے شیطان مردود کے بارے میں پناہ مانگ ۔

( A ) \_ بسم الله پردهنا: سورة برأت كے سوابر سورت كے شروع ميں بسم الله پردهنا طرورى ہے -

( 9 ) - تر تنمل سے بڑھنا: کاوت میں ترتیل مسنون ہے ۔ خود اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔ وَرَتَّیْلِ الْقُرْآنَ تَرْتِیلاً ، اور قرآن کو تھہر تھہر کر پڑھو ۔ ابو داؤد میں حضرت ام سلر منسے مروی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم بڑی وضاحت کے ساتھ حرف عرف نمایاں کر کے پڑھا کرتے تھے۔

۔ صفرت ابن عمر مضے مروی ہے کہ قرآن پڑھنے والے سے (قیامت کے روز بہشت میں داخل ہوتے وقت) کہا جائے گا تو قرآن پڑھنا جا اور (بہشت کے) درجوں پر چڑھنا جا اور جس طرح تو ونیا میں ترتیل کے ساتھ پڑھا کرتا تھا اس طرح ترتیل کے ساتھ پڑھا کرتا تھا اس طرح ترتیل کے ساتھ پڑھ ۔ بیشک (بہشت میں) تیری منزل اس جگہ ہوگی جہاں تو قرآن کی آخری آیت پڑھ کر اے تمام کرے گا۔ (احمد، ترمذی، ابو واؤو، نسائی، ابن ماجه)۔

مسند احمد بین حضرت برخیرہ کی ایک طویل روایت کے آخر میں ہے کہ اس سے
کما جائے گا کہ پڑھتا جا اور جنت کے درجات اور اس کے بالا خانوں میں چڑھتا جا
لیس جب تک وہ پڑھتا رہے گا چڑھتا ہی رہے گا خواہ وہ روانی سے پڑھے یا تھمبر تھمبر کر
اطمینان سے پڑھے ۔

(۱۰) معانی پر عور کرنا: تاوت قرآن کے وقت اس کے مطالب و معانی پر غور کرنا : تاوت کریم میں ارشاد ہے ۔

اَفُلاَ يَتُدَبَّرُوْنَ الْقُرْانَ ( محمد ٢٣) \_

کیا یہ لوگ قرآن میں غور نہیں کرتے۔

كِتُبُ انْزُالنَاهُ إِلَيْكَ مَبَارَكَ لِيدَبَرَوُوا ايْاتِهِ ص (٢٩)

ایک با برکت کتاب ہے جس کو ہم نے تم ر نازل کیا تاکہ لوگ اس کی آیتوں میں خور کریں ۔

حضرت عوفی بن مالک سے مروی ہے کہ ایک شب کو میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز میں کھڑا ہوا اور آپ نے سورۂ بقرہ پڑھی اس طرح کہ جب آپ کسی رحمت کی آیت کو پڑھتے تو رک کر دعا مانگتے اور عذاب کی آیت پڑھتے تو مخمبر کر اللہ تعالیٰ سے پناہ مانگتے ( ابو داؤد ، نسائی ) ۔

ابوداؤد اور ترمذی نے یہ حدیث روایت کی ہے کہ جو شخص وَالتِیْنِ وَالزّیرُونِ وَالزّیرُونِ وَالزّیرُونِ وَالرّیرُونِ وَالرّیرُونُ وَالرّیرُونِ وَالرّیرُونِ وَالرّیرِونِ وَالرّیرُونِ وَالْمِرْمِونِ وَالْمِرْمِونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمِرْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونِ وَالْمُونُ و

حضرت ابن عباس عباس عباس مروی ہے کہ جس وقت رسول الله صلی الله علیہ وسلم سِيَّ اللهُ اللهِ عليه وسلم سِيَّ اللهُ على مروى ، دواؤد ) ۔

(۱۱) - کسی ایک آیت کو بار بار پڑھنے اور اس کو دہرانے میں کوئی مضائقہ نہیں ۔

صرت ابی ذرُنے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے نماز میں ایک بی آیت کی تکرار کرتے کرتے ہے کہ رسول الله صلی ایت کی تکرار کرتے کرتے ہے کر دی ۔ وہ آیت یہ تھی ۔ اِنْ تُنْعَذِّ بُھُمْ فَاِنْکُ اَنْتَ الْعَزِیْرُ الْحَکِیمُ ۔ ( مائدہ ۱۱۸) ۔ فَالِنْکُمْ عِبَادُکَ وَ اِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَالِنَّکَ اَنْتَ الْعَزِیْرُ الْحَکِیمُ ۔ ( مائدہ ۱۱۸) ۔

( ۱۲ ) خوش الحانی: كاوت مي خوش آوازي اور لب و الجه كي درستگي مسنون

حضرت ابو ہر رُوہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کسی کی طرف اتنی توجہ منہیں فرماتا جننی توجہ سے اس بندے کی آواز سنتا ہے جو اللہ تعالیٰ کا کام خوش الحانی سے پڑھتا ہو ( بخاری ، مسلم ، احمد ) ۔

حضرت برار منبن عازب سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اپنی آوازوں سے قرآن کریم کے حسن و زینت کو ظاہر کرو ( احمد ، ابو داؤد ، تر مذی ، نسائی ، ابن ماجہ ) ۔

عبداللہ بن ابی ملیکہ حضرت عبید اللہ بن ابو یزید سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت ابو بائیہ ( صحابی ) کا ہمارے پاس سے گزر ہوا ۔ ہم بھی ان کے ساتھ ہو لئے عہاں تک کہ وہ لینے گر میں داخل ہوگئے اور ( اجازت لیکر ) ان کے ساتھ ہم بھی داخل ہوگئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ وہ ایک معمولی رمن مین والے سادہ مزاج انسان ہیں ، انہوں نے بیان کیا کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ جو شخص بیان کیا کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ جو شخص قرآن مجید کو خوش الحانی سے نہ پڑھے وہ ہمارا منیں ( ابوداؤد ) ۔

( ۱۱۳ ) تلاوت کے وقت رونا جرآن پڑھے وقت رو پڑنا مستب ہے اور جو شخص رونے کی قدرت نہ رکھتا ہو اس کو رونی صورت بنا لینی چلہتے ۔ ایک مرتبہ صفرت ابن مسعود سنے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلمنے قرآن کریم کی تلاوت کی ۔ اس حدیث کے آخر میں ہے کہ ناگیاں آپ کی دونوں آنکھیں اشکبار ہو گئیں ( صحیحین )۔ اس حدیث کے آخر میں ہے کہ ناگیاں آپ کی دونوں آنکھیں اشکبار ہو گئیں ( صحیحین )۔

بہقی نے اپنی کتاب شعب الایمان میں سعد بن مالک سے مرفوع روایت بیان کی کہ بیشک یہ قرآن رنج اور صدمہ کے ساتھ نازل ہوا ہے۔ اس لئے جس وقت تم اس کو پڑھو تو رؤو اور رونا نہ آئے تو رونے کی صورت بنالو۔

( ۱۴ ) - قرآن میں ویکھ کر تلاوت کروا: قرآن میں دیکھ کر تلاوت کرنا زبانی تلاوت کرنے سے افضل ہے کیونکہ مصحف (قرآن ) کو دیکھنا بھی عبادت ہے۔ ابو عبیدہ نے صحیح سند کے ساتھ یہ حدیث روایت کی کہ ناظرہ قرآن پڑھنے کو حفظ کے ساتھ قرآن پڑھنے کو حفظ کے ساتھ قرآن پڑھنے پر وہی فضیلت ہے جو فرض نماز کو نفل نماز پر فضیلت حاصل ہے ۔

( 10 ) - بات كرفے كے لئے تلاوت روكنا: كسى سے بات كرنے كے لئے تلاوت روكنا: كسى سے بات كرنے كے لئے تلاوت كے دوران بنسنا ، كردے يا كسى چيز كے لئے تلاوت كے دوران بنسنا ، كردے يا كسى چيز كے دكھينا جو تلاوت سے توجہ بٹا دے ، سب مكردہ ہے ۔

( 1**۷) ۔ تلاوت کا سننا** : تلاوت قرآن کا سننا اور اس وقت شور و غل اور باتیں ترک کر دینا ضروری ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِذَ ا قُرِئَ الْقُرُانُ فَاسْتَمِعُوالَهُ وَانْصِّتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ الْمَالُكُمْ تُرْحَمُونَ ا

جب قرآن پڑھا جائے تو اس کو سنو اور خاموش رہو تاکہ تم پر رحم کیا جائے ۔

(۱۷) سجدہ کی آیت پڑھکر سجدہ کرنا ضروری ہے ۔ قرآنِ کریم میں سجدہ کی چودہ آیتیں ہیں ۔

( ۱۸) سورہ والضی سے آخر قرآن تک ہر سورت کے بعد تکبیر کہنا مستحب ہے ۔

(١٩) قرآن كا ترتيب سے پڑھنا واجب ہے اگرچہ نماز سے باہر ہو (طحاوی ) ۔

(٢٠) قرآن كو با وضو ہاتھ لگانا چلہتے ۔ اگر پانی مسیر نہ ہو یا كوئی اور عذر ہو تو تیم كر لے بغیر وضو كے زبانی پڑھنا جائز ہے ۔

(۲۱) قرآن کریم کو کمائی کا ذریعہ بنانا مکروہ ہے۔

(۲۲) خصم القرآن كى المميت : خيم قرآن كه دن روزه ركهنا مسنون ب - خيم قرآن كه دن روزه ركهنا مسنون ب - خيم قرآن مين الهند كرنا چائية - مجابد معابة كرام ختم القرآن كه وقت اكثم بو جايا كرتے تق - مجابد

ى سے روایت ہے کہ ختم القرآن کے وقت رحمت کا نزول ہوتا ہے ۔

( ۲۳ ) - خیم الفرآن کی وعا: خم الفرآن کے بعد دعا مانگنا سنت ہے ۔ صنرت عرباض بن ساریہ سے مرفوعاً مروی ہے کہ جس شخص نے قرآن خم کیا اس کے لئے ایک قبول ہونے والی دعا ہے ۔ (طبرانی )

صفرت الن سے مرفوعاً مروی ہے کہ جس شخص نے قرآن ختم کر کے اللہ تعالیٰ کی حمد اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر دورد مجمع اور اپنے پروردگار سے مغفرت مانگی تو بیشک اس نے اچھے موقع پر اپنی بہتری طلب کی ۔

(۲۳) ایک ختم سے فارغ ہوتے ہی دوسرا ختم شروع کر دینا مسنون ہے۔

#### فرمان رسول

کامل مومن - حضرت انس بیان کرتے ہیں کہ رسول الله صلی علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک (کامل) مومن مہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اپنے (مسلمان) بھائی کے لئے بھی وہی بات پسندنہ کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔ (بخاری شریف ۱۰ ۱ ) -

خالص منافق - حضرت عبدالله بن عمرے مروی ہے کہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں یہ چار عاد تیں ہوں وہ خالص منافق ہے ۔ اور جس میں ان چار میں سے ایک عادت ہووہ ( وہ علامات یہ بیں ) ۔ سے ایک عادت ہووہ ( وہ علامات یہ بیں ) ۔

- (۱) \_ جب اس کے پاس امانت رکھی جائے تو اس میں خیانت کرے ۔
  - (٢) \_ جب وه بات كرے تو جھوث بولے -
  - (m) \_ جب وہ کسی سے عبد کرے تو اس کو دھو کہ دے۔
- (m) جبوه کی سے اوے تو کالیوں پر اتر آئے۔ ( بخاری شریف ۱۳ ۱) -

#### بابيجهارم

# نزولِ قرآن

نو ول ما لغت میں اس کے معنیٰ اترنے کے بیں -

اِنْزَالَ ۔ اس کے معنی اتار نے کے بیں۔ کسی چیز کو ایک ہی دفعہ میں مکمل نازل کر دینا۔ سورہ ا اسراء میں ارشاد ہے۔

> وَبِالْحَقِّ اَنْزُ لَنَا لا وَبِالْحَقِّ فَزَلَ (١٠/١٠)-اور حق بى كے ساتھ بم نے اس (قرآن) كو اتار ااور حق بى كے ساتھ وہ (قرآن) اترا-

> > تَنْزِيْلُ - مَورُا مَورُا الرك نادل كرنا -

صفراتِ مفسرین کااس بات پر اتفاق ہے کہ وجی کی ابتداء اور نزولِ قرآن کریم کاسلسلہ
اس روز اور اسی وقت شروع ہو گیاتھاجب چالیس سال کی عمر میں آپ کو خلعتِ نبوت و رسالت
سے سرفراز فرمایا گیا۔ قرآنِ کریم کلام الهیٰ ہے جو پہلے لیا ُ القدر میں لوحِ محفوظ ہے بست العزّت میں
نازل ہوا۔ پھر وہاں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب اِطہر پر تنمیس سال کے عرصہ میں
حسب صرورت تھوڑا تھوڑا کرکے نازل کیا گیا۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے۔

بَلُ هُوَقُرُ انَّ مَّجِينَدُّ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ (٢٢،٢١/ ٨٥) -

بلکہ وہ تو قران مجید ہے جو لوح محفوظ میں ہے۔

إِنَّا ٱنْزَ لْنَاكُوفِئ لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ (٩٤/١) -

بلاشبہ ہم نے اس ( قرآن ) کو کُلِیَۃُ الْقَدْرَ میں نازل کیا۔

**ۅۘ**ڹڒؖٵؙٚؽٵۘڰؾؘڹ۫ڒؚؽڸٱ (١٤/١٠٢) ۦ

اور بم نے اس کو مغور اعفور اکرے نازل کیا۔

لوح محفوظ میں کلام اللہ کے محفوظ ہونے کا زمانہ اور کیفیت اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو معلوم نہیں۔ اللہ اللہ تعالیٰ نے لینے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ یہ بتا دیا ہے کہ تمام علوم اللہ ، تقدیری ، وتکوینی امور ، فناو بقا اور ہرایک کی موت و حیات اور قیامت تک پیش آنے والے جملہ احوال کا خزانہ اور سر چھمہ لوح محفوظ ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہے۔

وَكُلُّ صَغِيْرٍ وَكَبِيْرٍ مُّسْتَطَرُ (١٥٣/١٥٣) -

اور بسر چھوٹی اور بڑی چیز لکھی ہوتی ہے۔

تحقورًا تحقورًا نازل كرنے كى حكمت: الله تعالى نے قرآنِ كريم كو تفورُا تفورُاكر كے نازل كرنے كا محكمت اللہ على الله تعالىٰ نازل كرنے كا مكمت اس طرح بيان فرمائى ہے۔

وَقَالَ اللَّذِيْنَ كَفَرُ وِ الوَلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ أَلْقُرْ انْ جُمْلَةٌ وَّاحِدَة كَذْلِكَ لِنَتْبِتَ بِهِ فَوَّادَكَ وَرُتَّلْنَا لُاتَرُتِيْلا ( ور وفرقان ٣٢) -

اور کافروں نے کہا کہ آپ پر تمام قرآن بیک وقت کیوں نہ اتار دیا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہم اس طرح تھوڑا تھوڑا کر کے اتار تے بیں تاکہ اس قرآن کے ساتھ آپ کے قلبِ مبارک کو ثابت رکھیں۔ اور ہم تر تیل و خوبی کے ساتھ اس کی ملاوت کریں۔

قرآنِ کریم کو تھوڑا تھوڑا کر کے نازل کرنے میں ایک حکمت یہ بھی تھی کہ جب کفار مشرکین کوئی اعتراض کرتے تو اس کے جواب میں قرآنِ کریم کی کوئی آیت یا آیتیں نازل ہوجاتی تھیں ۔ اور اکثر ایسا ہو تا کہ آنے والے واقعات کے بارے میں قرآن کے ذریعہ خبر دیکر کافروں پر مجت قائم کردی جاتی تھی ۔ چتا بخیہ جب کفار کی ایذار سانی بڑھی تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ وَ اصِّبْرَ وَ مَا صَبُرُكَ اِلاَّ بِااللَّهِ وَلَا تَحْزَنُ عُلَيْهُمْ وَ لَاتَکُ فِیْ ضَیْقٍ مِثَّا یَمُکُرُونَ ۔ (النل ۱۲۰)۔

اور (اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم) آپ صبر کیجئے۔آپ کا صبر کرنا اللہ تعالیٰ ہی کی توفیق وعنایت ہے ۔ اور آپ ان مشرکین پرغم نہ کیجئے اور نہ ان کی ساز موں سے جو یہ کر رہے ہیں تنگدلی اور اضطراب میں پڑئے۔

ای طرح جب مشرکین کابغض و عناد اور شقاوت ناقابل برداشت حد تک بہنج گئی تو اللہ تعالیٰ نے ان بد بختوں کو عذاب خداو ندی کی وعید سنائی ۔

فَانُ اَعْرُضُوا فَقُلْ اَنْذُرُتُكُمْ صَاعِقَةٌ مِثْلُ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَّ تَكُنُوكَ (ثُمُ بحده ١٣) -

مچر اگر وہ اعراض کریں تو آپ ان سے کہدیں کہ میں تو متہیں عذاب الی ٰ کی کڑک سے خبردار کر جکاہوں ۔ جسی کڑک کے عاد و مثود پر مسلط ہوئی تھی ۔

میر الله تعالیٰ کے قبر سے کفار و مشرکین تباہ و برباد ہوگئے۔ اس طرح ہر آیت ایک مستقل دلیل بنکر نازل ہوتی رہی۔ اوریہ بات قرآن کریم کے تقور التحور اکر کے نازل کرنے ہی کی صورت میں ممکن تھی۔ (منازل العرفان ۲۷۔ ۳۸)۔

سب سے پہلی آیات۔ جمہور علما، کے نزدیک صحیح یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر سب سے پہلی آیات ۔ جمہور علما، کے نزدیک صحیح یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر سب سے پہلے سور و علق کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئیں ۔ بخاری و مسلم میں حضرت عائشہ صدیقہ ر منی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر دحی کی ابتداء سے خوابوں سے ہوئی ۔ آئ جو کچھ خواب میں دیکھتے اس کی تعبیر صحصادت کی روشنی کی مانند بالکل ظاہر اور کھلی ہوئی ہوتی تمیں ......

مباں تک کہ ایک فرشۃ (جرائیل) نے غار (حرا) کے اندر آگر آپ سے کہا کہ " پڑھے " آپ نے فرمایا کہ میں پڑھ نہیں سکتا۔ آپ نے بیان فرمایا کہ اس پر اس فرشتے نے مجھے دیوج کر اس زور سے بھینچا کے مجھے اس سے تکلیف محسوس ہونے لگی ۔ پھر اس نے مجھے چھوڑ دیا اور
کہا کہ پڑھتے ، میں نے دوبارہ کہا کہ میں پڑھ نہیں سکتا ۔ یہ سنکر اس نے مجھے بھر زور
سے بھینچا یہاں تک کہ میری قوت برداشت جواب دینے لگی تو اس نے مجھے چھوڑ دیا اور
کہا کہ پڑھتے۔میں نے بھر وہی جواب دیا کہ میں پڑھ نہیں سکتا۔اس پر اس نے تمیسری
مرتبہ مجھے آغوش میں لیکر خوب بھینچا بھر مجھے چھوڑ دیا اور کہا ۔

اِقُرُ أَوْ اَسِمِ رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ الْحَكَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقَ الْمَانَ مِنْ عَلَقَ الْمَانَ وَ ا اِقْرَأُ وَ رَبُكَ الْاَكُرَمُ لَمْ اللَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ لَمْ عَلَمَ اللَّهَامَ اللَّهَامَ اللَّهَامَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعْلَمُ وَ(علق ١- ٥)

اپنے پروردگار کے نام سے پڑھئے۔ جس نے انسان کو تبے ہوئے خون سے پیدا کیا ۔ پڑھئے اور آپ کا پروردگار بڑا کریم ہے۔ جس نے قلم کے ذریعہ تعلیم دی ۔ اور انسان کو سکھایا جو وہ نہیں جانتا تھا۔

یہاں تک پڑھ کر وہ فرشۃ خاموش ہو گیا ۔ اس کے بعد آپ گھر تشریف لائے تو آپ کا دل کانپ رہا تھا اور آپ سخت سردی محسوس کر رہے تھے اس لئے آپ نے آپ کی حضرت خدیجہ نے دیر بعد جب آپ کی طبیعت برسکون ہوئی تو آپ نے تمام واقعہ حضرت خدیجہ سے بیان کیا ( ہادئ اعظم ، از مولف ۱۰۱، ۱۰۱) ۔

ان آیات کے نزول کے بعد تین سال تک وی کا سلسلہ منقطع رہا ۔ اس مدت کو " فَتْرُبَّ وَی ) سلسلہ منقطع رہا ۔ اس مدت کو " فَتْرُبُّ وَی " کا زمانہ کہتے ہیں ۔ حاکم نے مستدرک میں اور بیہقی نے دلائل النبوہ میں حضرت عائشہ کی روایت سے بیان کیا کہ ۔

اول سور لا نزلت فی القران اقرا باسم ربک ۔ قرآن میں سب سے پہلی نازل ہونے والی سورت اقرابا سم ہے ۔

طبرانی نے اپنی کماب الکبیر میں ابی رجاء العطار دی سے الیی سند کے ساتھ جس میں صحیح ہونے کی شرطیں پائی جاتی ہیں روایت کی کہ ابور جاء عطار دی بیان کرتے ہیں کہ ابو موسیٰ اشعری ، ہمیں قرآن پڑھاتے وقت حلقہ باندھکر بٹھادیتے تھے اور خود دو سفید و شفاف کپڑے بہن کر وسط میں بیٹھتے تھے ۔ جب وہ اس سورۂ اقرا باسم ربک

سورت ہے جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی ۔ (اتقان ۷۵/۱) ۔

بعض مفرین کے نزدیک سب سے پہلے سورہ مد شرنازل ہوئی۔ شیخین نے ابی سلمہ بن عبدالر حمٰن سے روایت کی ۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت جا بر بن عبداللہ سے دریافت کیا کہ قرآن کا کونسا حصہ وہلے نازل ہوا ہے۔ حضرت جا بر نے جواب دیا کہ یا ایکھا اُلمُد قرر ۔ میں نے کہا یا اِلْحَا اُلمُد قرر ۔ میں نے کہا یا اِلْد صلی اِلْد علیہ وسلم نے ہم سے کی تھی ۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے غار جرا میں خلوت نشینی اختیار کی ۔ اللہ علیہ وسلم نے ہم سے کی تھی ۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے غار جرا میں خلوت نشینی اختیار کی ۔ جب میں نے یہ مدت بوری کرلی اور پہاڑ سے اثر کر وادی کے نشیب میں آیا تو تھے کسی نے آواز دی ۔ اپس میں نے اپنے سامنے کی طرف ، اپنے پیچے ، اپنے دائیں طرف ، اپنے بائیں طرف اور آسمان کی طرف دیکھا ، اپس بکا یک تھے وہ (فرشتہ) نظر آگیا جس کو دیکھ کر جھے پر کپکی طاری ہو گئی اور میں کے طرف دیکھا ، اپس بکا یک تھے وہ (فرشتہ) نظر آگیا جس کو دیکھ کر جھے پر کپکی طاری ہو گئی اور میں نے اور میں نے نے اور میں آگر کہا کہ تھے (کپڑے) اڑھاد و ۔ انہوں نے تھے اڑھا دیا ۔ بھر اللہ نے یا ایکھا المُد قرن نازل فرمائی (بخاری شریف ۴ میا / ۳) ۔

علماء کرام نے اس حدیث کے مختلف جواب دئے ہیں۔ ایک یہ کہ سائل کا سوال ہوری مورت نازل ہونے کے بارے میں تھا۔ اس لئے حضرت جابر نے فرما یا کہ سب سے پہلے سورہ مدّ تر تر نازل ہوئی کیو نکہ اس سے پہلے سورہ علق ہوری نازل ہمیں ہوئی تھی بلکہ اس کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئی تھی ، دو سرے یہ کہ حضرت جابر وی کے حوالہ سے بات کر رہے تھے کہ انقطاع وی کی مذت گزر نے کے بعد سب سے پہلے سورہ مدشر نازل ہوئی۔ اس کی تائید حضرت جابر ہی کی اس حدیث سے بھی ہوتی ہے جو بھاری شریف میں وی کی ابتداء کے باب میں آئی ہے۔ یہ حدیث ابن شباب نے ابو سلمہ بن عبدالر حمٰن کے واسطہ سے حضرت جابر بن عبداللہ انصاری سے روایت کی شباب نے ابو سلمہ بن عبدالر حمٰن کے واسطہ سے حضرت جابر بن عبداللہ انصاری سے روایت کی ہونے فرمایا کہ ایک بار میں جارہا تھا کہ ایک میں نے ہونے فرمایا کہ ایک بار میں جارہا تھا کہ ایک میں نے آسمان اور زمین کے ما بین ایک کر بی پر بیٹھا ہوانظر آیا۔ یہ دیکھ کر میں ڈرگیا اور گھر واپس آگر میں آسمان اور زمین کے ما بین ایک کر بی پر بیٹھا ہوانظر آیا۔ یہ دیکھ کر میں ڈرگیا اور گھر واپس آگر میں نے کہا کہ مجھے اڑھادو، مجھے اڑھادو۔ اس وقت اللہ تعالی نے (سورہ مدشرکی) یہ آیتیں نازل فرمائیں۔ نے کہا کہ مجھے اڑھادو، مجھے اڑھادو۔ اس وقت اللہ تعالی نے (سورہ مدشرکی) یہ آیتیں نازل فرمائیں۔ ابتاری شریف کا را)۔

اس حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمانا کہ" وہ میرے پاس آیاتھا" صاف دلالت کر رہا ہے کہ یہ بعد کاواقعہ ہے جبکہ سورۂ علق کی ابتدائی آیتوں کے نزول کا واقعہ اس سے کہلے غارِ حِرَامیں پیش آ جپاتھا۔لہذا سورۂ علق کی ابتدائی پارنچ آیتیں کہلے نازل ہو کیں اور سورۂ مُد ٹر بعد میں۔الدبہ فترت وجی کے بعد سب سے پہلے سورہ مدشر ہی کی آیات نازل ہوئیں۔

#### خاص معاملات میں پہلی آیات

جہاوے بارے میں بہملی آبت ۔ حاکم نے متدرک میں ابن عباس ہے مہلی آبت ۔ حاکم نے متدرک میں ابن عباس ہے روایت کی ہے کہ جنگ کی اجازت کے بارے میں سب سے جہلے یہ آیت نازل ہوئی ۔ اُذِنَ لِلّذِ بُنَ يُقَاتَلُونَ کی ہے کہ جنگ کی اجازت کے بارے میں سب سے جہلے یہ آیت نازل ہوئی ۔ اُذِنَ لِلّذِ بُنَ اسلم ، .... الاخیر (ج ۳۹،۳۹) حضرت ابن عباس کی مائند ، مجابد ، ضماک ، عروہ بن زبیر ، زید بن اسلم ، قادہ اور دیگر سلف نے فرما یا کہ یہ پہلی آیت ہے جو جہاد کی اجازت میں نازل ہوئی ، ترمذی ، نسائی ابن ماجہ ، ابن جریر ، ابن المنذر ، ابن ابی حاتم ، اور یہ قی وغیرہ نے بیال کی کیا کہ حضرت ابن عباس نے فرما یا کہ ستر سے زیادہ آیتوں میں قبال کی ممانعت کے بعد یہ پہلی آیت ہے جو قبال کی اجازت میں نازل ہوئی (بادی اعظم) ۔

قَتْل کے بارے میں پہلی آیت۔ ابن جریے نعماک سے روایت کا قتل کے بارے میں ہملی آیت۔ ابن جریے نعماک سے روایت کا قتل کے بارے میں سب سے مہلے یہ آیت نازل ہوئی۔ وَ مَنْ قَتِلَ مَظْلُوْماً فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ، مُسْلَطَانا قَلاَ يُسْرِف فی الْقَتْلِ ۔ اِنَّهُ کَانَ مَنْصُوْراً ۔ (بن امرائیل ۳۳) ۔ مُسْلَطَانا قُلاَ يُسْرِف فی الْقَتْلِ ۔ اِنَّهُ کَانَ مَنْصُوْراً ۔ (بن امرائیل ۳۳) ۔

تشراب کے بارے میں بہلی آمیت ۔ علامہ طیالی نے اپنی مسند میں ابن عمر اب کے بارے میں تین آبتیں نازل ہوئیں ۔ سب سے پہلے کی سُلُو نَکَ عَنِ الْحَرُو الْمُنِیر ..... (بقرہ ۲۱۹) نازل ہوئی ۔ اور کہاجانے لگاکہ شراب حرام ہو گئی۔ بعض لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ جمیں اس سے نفع اٹھانے کی اجازت دیجے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے ۔ آپ خاموش رہے اور ان کو کوئی جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا کُٹھا اللّٰہ نُو الا تَقْرَبُو الصّلَوٰ وَ اَنْمُ مُنکاری حَتی تعلیمُوْ اَاتَقُو لُو نَ ( نساء ۲۳ ) نازل ہوئی ۔ اور کہا گیا کہ اللہ علیہ وسلم ہم اسے اور کہا گیا کہ اب شراب حرام ہو گئی ۔ لوگوں نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسے ناز کے قریب کے اوقات میں نہیں پیاکریں گے ۔ پھر بھی آپ خاموش رہے اور ان کو کچے جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آب خاموش رہے اور ان کو کچے جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آبت خاموش رہے اور ان کو کچے جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آبت کا اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اب شراب حرام کردیگئی ہے (القان ۱/۱۲) ۔ س

#### مکی و مدنی آیات

قرآن کریم کی بعض سور توں کو مکی اور بعض کو مدنی کہا جاتا ہے۔ اکثرائم مفسرین کے نزدیک اس تقسیم کا پہندیدہ ، مشہور اور رائج مطلب یہ ہے کہ جو سور تیں اور آیتیں آپ کی مدینہ منورہ ، بجرت سے پہلے نازل ہوئیں خواہ وہ مکہ شہر میں نازل ہوئی ہوں یا مکہ سے باہر کسی اور مقام پر یاشب معراج میں یا بجرت کے سفر میں ، سب مکی کہلاتی ہیں۔ بعض لوگ مکی کامطلب یہ لینے ہیں کہ وہ کہ شہر میں نازل ہوئیں۔ مگر مکی ومدنی کا یہ صطلب اکثر مفسرین کے نزدیک درست نہیں ۔ اسی طرح وہ سور تیں اور آیتیں جو آپ کی مدینہ یہ مطلب اکثر مفسرین کے نزدیک درست نہیں ۔ اسی طرح وہ سور تیں اور آیتیں جو آپ کی مدینہ مفرورہ بجرت کے بعد نازل ہوئیں خواہ وہ مدسیہ شہر میں نازل ہوئی ہوں یامد سنے کے باہر کسی سفریا غزوہ میں ، وہ سب مدنی کہلاتی ہیں ۔ یہاں تک کہ وہ بھی مدنی کہلاتی ہیں جو صلح حدیبیہ یافت کہ اور تحرورہ میں ، وہ سب مدنی کہلاتی ہیں ۔ یہاں تک کہ وہ بھی مدنی کہلاتی ہیں جو صلح حدیبیہ یافت کہ اور تحرب کے موقع پر خاص مکہ شہریا اس کے مضافات میں نازل ہوئیں۔

بیشتر سور توں اور آیات کے مکی یا مدنی ہونے کے بارے میں صحابہ کرام ہی کے اقوال و
تصریحات سے پتہ چلتا ہے کیو نکہ سب سے پہلے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے انہی حضرات نے
قرآنِ کریم پڑھا اور سکھا اور اس کے بارے میں تفصیلی معلومات حاصل کیں ۔ العبۃ بعض
سور توں اور آیات کے بارے میں دوسرے شواہد سے بھی مدد لی گئی ہے ۔ حضرت عبداللّٰہ بن
مسعود فرماتے ہیں کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے سواکوئی معبود نہیں اللہ تعالیٰ کی کتاب کی ہر
آیت کے بارے میں مجھے معلوم ہے کہ وہ کس کے بارے میں نازل ہوئی اور کہاں نازل ہوئی اور
کب نازل ہوئی ، حضرت علی فرماتے ہیں کہ خداکی قسم میں ہر سر آیت کے بارے میں جانتا ہوں کہ
وہ رات میں نازل ہوئی یادن کو ، میدانی علاقہ میں اتری یا پہاڑ پر ؟ابو ابوب کہتے ہیں کہ کسی شخص
نے عکر مہ سے قرآن کریم کی ایک آیت کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے کوہ سلع کی جانب
اشارہ کر کے کہا کہ یہ آیت اس پہاڑ کے دامن میں نازل ہوئی تھی ۔ (اتقان ۱۱/۱، علوم القرآن از

بعض سور توں کا بیشتر صد کی ہے مگر ان میں چند آیتیں مدنی بیں ۔ اس طرح بعض مدنی مدنی بیں ۔ اس طرح بعض مدنی سور توں میں چند آیتیں کی بیں ۔ الیں صورت میں اکثر صد کا عتبار کیا جائے گا۔ مثلاً سورة اعراف مکی ہے مگر اس میں وُسَلَعُمْ عَنِ القَرْبَةِ الَّتِيْ ہے وَاِذْ اَخَذَ رَبُّکَ مِنْ بَنِی اُدَمَ .... الاحتیر (۱۷۱۳-۱۷۲) مدنی ہے مگر اس میں وُسَلَعُمْ عَنِ القَرْبَةِ التَّی ہے وَاِذْ اَخَذَ رَبُّکَ مِنْ بَنِی اُدَمَ .... الاحتیر (۱۷۱۳-۱۷۲) مدنی ہے مگر اس کی چار آیتیں وَ مَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُکِ مِنْ رَّسُولِ وَ لَا نَبِیّ آئِ مَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُکِ مِنْ رَّسُولِ وَ لَا نَبِیّ

ے عَذَابَ بِوَم عِظِيمُ (٥٢ - ٥٥) تک مکی ہیں (اتقان ١٢-١١/١) -

#### کمی و مدنی آیتوں کی خصوصیات

جو آیسی اور سور تیں مکہ مکرمہ میں نازل ہوئیں ان میں زیادہ تر اعتقادی مسائل توحيد و رسالت ، جزا و سزا ، إلى جنت ك احوال ، الله تعالىٰ كى عظمت و بيب ، اس كا قبر و عذاب اور الل جمم كے احوال بيان كئے گئے بيں - ان سورتوں ميں عبرت و تصحت کے انداز میں بار بار اللہ تعالیٰ ، اس کے پیغمبر اور بوم آخرت ہر ایان لانے کے حکم کے ساتھ ساتھ لوگوں کو آمادہ کیا گیا ہے کہ وہ خور و فکر اور اپنی عقل و بھیرت ے کام لیکر حق کو پہچانیں اور اس کو قبول کریں ۔ اس کے ساتھ بی بت برحق کی مذمت اور توحید باری تعالیٰ کے جوت میں دلائل ایے جرت آموز اور آسان پرایہ میں بیان کئے گئے ہیں کہ ایک معمولی عقل رکھنے والا انسان مجی یہ بات آسانی سے مجھ سکتا ہے کہ لینے بی ہاتھوں سے تراثے ہوئے پتھروں کو معبود بنانا کتنی بڑی مماقت ہے ۔ ول مكه اپنى فصاحت و بلاغت اور اپنى شاعرى ير اس قدر نازال تھے كه انہوں نے بيت الله كى دىواروں ير لينے قصائد حَلْ مِنْ مُبَارِز ( ب كوئى مقابله كرنے والا ) كے اعلان كم ساتف لنكا ركھ تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں تشیبات و استعارات اور تمثیلوں کے ساتھ ساتھ الفاظ کا ایسا اچھوتا انتخاب اور ایسا منفرد اور عمدہ اندازِ تعبیر اختیار فرمایا کہ عرب کے وہ نامور فصحاء و بلغاء اور خطباء و شعراء جو فصاحت و بلاغت اور خطابت و شاعری میں کمی کو اپنا ٹانی بہیں مجھتے تھے وہ اس کلام ربانی کے مقابلہ میں ایک چوٹی ی سورت لانے سے بھی عاجز تھے۔

اس کے بر عکس جو آیتیں اور سور تیں مدینہ میں نازل ہوئیں ان کے مضامین ہنایت سادہ ، واضح ، دلائل کی قوت اور حقائق سے لبریز ہیں کیونکہ ان آیات کے مخاطب دل کتاب تھے جو علی صلاحتیوں کے پیش نظر حقائق و دلائل کو مجھنے اور قبول کرنے کی ابلیت رکھتے تھے ۔ ان لوگوں کے حسد و عناد ، غرور و تخبر ، حق کو چھپانے اور اللہ تعالیٰ کی آیتوں میں مخریف کرنے جسبے حموب اور بیاریوں کو مدنی آیتوں میں مہایت نمایاں طور پر بیان کیا گیا ہے ۔ اس کے علاوہ توریت و انجیل کی ان بشارتوں کا بھی بار بار ذکر کیا گیا جن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت اور آپ کی بار فشانیوں کا بیان اور آپ کی فشانیوں کا بیان اور دل کتاب کو اس نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے کا

حکم تھا۔ نیز دلائل و برامین کے ساتھ یہ بھی بتایا گیا کہ توریت و انجیل پر ایمان رکھنے کا تقاضا یہ ہے کہ قرآنِ کریم کو تسلیم کر کے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لایا جائے کیونکہ تمام آسمانی کتب اصولِ دین اور توحید کے معاملہ میں متفق ہیں۔ ان آیات میں عبادت و معاملات سے متعلق فرائض و واجبات ، ممنوعات و منہیات ، حلال و حرام غروات وجہاد ، مالِ غنیمت ، فرائج و جِڑیہ اور حدود و قصاص کے مسائل کا بیان ہے۔ (ماخوذ از اتقان ۱۲ / ۱، منازل العرفان ۲۸ -۸۰)۔

جس سورت میں لفظ کلا ( ہر گز نہیں ) آیا ہے وہ کی ہے ۔ یہ لفظ پندرہ سورتوں میں ۳۳ مرتبہ آیا ہے ۔

جس سورت میں جہاد کی اجازت یا اس کے احکام مذکور بیں وہ مدنی ہے۔ مکی آیتیں اور سور تیں عموماً چھوٹی چوٹی اور مختصر بیں اور مدنی آیتیں اور سور تیں طویل اور مفصل بیں ۔

حضری آیات - قرآنِ کریم کا بیشتر صد آپ کے لینے وطن میں قیام پذیر رہنے کے زمانے میں نازل ہوا خواہ آپ کا قیام مکھ مکرمہ میں رہا ہو یا بجرت کے بعد مدید، منورہ میں ۔ ایسی تمام آیات کو حضری آیات کہتے ہیں ۔

سفری آیات ۔ وہ آیات جو سفر کی حالت میں نازل ہوئیں سفری آیات کملاتی ہیں مثلاً ۔

١ - وَاتَّخِذُ وَامِنْ مَّقَامِ ابِرُهِمَ مُصَلَّىٰ ( بَرْهُ ١٢٥ ) -

سفر کے دوران محبۃ الوداع کے موقع پر بیت اللہ کے طواف کے بعد اس وقت نازل ہوئی جب حضرت عمر ان بات کی متنا کی کاش ہم مقامِ ابراہیم کو مصلیٰ بنالیں ۔

٢ - وَٱتِهُوا الْحَجَّ وَالْعُمُرَةَ لِلَّهِ ( لِمَّره ١٩٦) -

عمرۂ حدیبہ کے سفر میں حدیبہ کے مقام پر نازل ہوئی ۔

٣ - وَ اتَّقُوْايُوْما تُرْجَعُوْنَ فِيهِ \_ لَقْره ٢٨١ -

محبة الوداع مين من مين نازل بوئي -

٣ - النَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْ الِلَّهِ وَالرَّسُوْلِ . أَل عَرَان ١٤٢ -

حراء الاسد ميں نازل ہوئی ۔

ه - يا كَيُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْا إِذَاقُمْتُمْ إِلَى الصَّلُولَا .... تَشْكُرُ وْنَ ـ

حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ اس

کا نزول مقام بَیْدِاً، یا ذَاتُ الجیشُ میں سفر کے دوران اس وقت ہوا جب وہ لوگ مدینہ آرہے تھے۔

٧- إِنَّ اللَّهُ يُأْمُرُكُمُ أَنْ تُوَء تُدُوا أَلا مَانَاتِ إِلَى آمُلِهَا . ناء ٨٥ -

فتح مکہ کے دن خانہ کعبہ کے اندر اس وقت نازل ہوئی جب آپ بیت اللہ کے اندر داخل ہوئے تقے ۔

، - وَاذَاكُنُتَ فِيهِمْ فَاتَكُمْتَ كَهُمُ الصَّلُولاَ . نهاء ١٠٢ -

مقام عشفان میں ظہر اور عصر کے ما بین نازل ہوئی -

٨ - ٱلْيَوْمُ أَكُمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ - ماءه ٥

حجة الوداع میں جمعہ کے دن عرفہ کی شب میں نازل ہوئی ۔

٩ - يَا كَيُهَا لَّذِيْنَ أَمَنُوا أَذْكُرُ وَإِنْفِمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْهُمَّ قَوْمٌ - مانده

مقام بطنِ نخل میں ایک غروہ کے دوران اتری ۔

١٠ - وَ اللَّهُ يَعُصِمُكُ مِنَ النَّاسِ - ١٢٠ - ١٢ -

غروہ وَ الرِّقاعُ میں اس جگہ نازل ہوئی جہاں آج کا خیمہ نصب تھا اور لوگ آپ کے خیمہ کا پہرہ دے رہے تھے ۔ اس کے نازل ہوتے ہی آج نے خیمہ سے اپنا سر مبارک نکال کر فرمایا ۔ اے لوگو! اب پہرہ دینے کی ضرورت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنی حفاظت میں لے لیا ہے ۔

١١ - إِذْ تَسْتَغِينُونَ رَبُّكُمْ - انفال ٩ -

غروهٔ بدر میں نازل ہوئی ۔

١٢ - لُوْكَانَ عَرَضاً قَرِيْباً . توبه ٢٢ -

غروهٔ تبوک میں نازل ہوئی ۔

ا - وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَاكُنَّا نَخُوضُ وَ نَلْعَبُ ـ توبه ١٥ ـ غروة توك ميں نازل ہوئی ـ

۱۲ - وَ إِنْ عَاقَبُتُمْ فَعَا قِبُوْابِمِثُلِ مَا عُوقَبِنَتُمْ بِدِ ، نَحَل ۱۲۹ -۱۲۸ -یه آیتیں غزوہ احد میں اس وقت نازل ہوئیں جب آپ صفرت تمزّہ کی شہادت کے بعد ان کی لاش کے قریب کھڑے ہوئے تھے ۔

٥١- وَإِنْ كَادُوْالْيَسْتَفِرُّ وَنَكَ مِنَ الْاَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا . بى الرائيل ٢٠ -

غروهٔ تبوک میں نازل ہوئی ۔

۱۷ - یکا یکھکاالنگاسُ اتَّقُوا رَ**بَّبُکُمْ** .... شکدید کئے ۔ ۲ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی غروہ بی مُصَطَلِقُ کے لئے روانگی کے وقت نازل ہوئی ۔

١٠ - هٰذُنِ خَصْمُنِ اخْتَصَمُو ا فِي رَبِهِمْ . ج ١٩

غروه بدر میں اس وقت نازل ہوئی جب دونوں نشکر آمنے سامنے تھے۔

١٨ - إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْانَ كَرَادَى إلىٰ مَعَادٍ - قصص

مقام بُحُف میں نازل ہوئی جب آپ کھ سے بجرت فرماکر مدینے منورہ تشریف لیجا رہے تھے ۔

ا - وَسُنَلْ مَنْ اَرُسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رُّسُلِنَا ..... يَعْبُدُوْنَ . زخرف ٣٥ - بیت المقدس میں معراج کے سفر کے دوران نازل ہوئی ۔

٢٠ - سور لا فتح: يه سورت حديبه سے والي پر مكه اور مدين كے درميان نازل بوئى - ايك روايت كے مطابق كر آع الغينم ميں نازل بوئى -

٢١ - ينا كَيُهَا النَّاسُ إنَّا خَلَقَنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَّ أُنْثَىٰ . الجرات ١٣ -

فتح مکہ کے دن اس وقت نازل ہوئی جب حضرت بلال کے خانہ محب کی پشت پر چورہ کر اذان کی ۔

٢٢ - يا كَيُهَا النَّذِينَ الْمَنُوا اذَاجَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهْجِرُتٍ . المحند ١٠

حدییہ کے نشیبی صہ میں نازل ہوئی ۔

۲۳ \_ سور لا منافقون \_ : غروہ تبوک کے سفر میں رات کے وقت نازل ہوئی \_

٢٢ ـ سورالاً والمرسلت

شیخین نے ابن مسعود کے روایت کی ۔ انہوں نے کہا کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ منیٰ کے قریب ایک پہاڑ میں چھپے ہوئے تھے ۔ اس وقت یہ سورت نازل ہوئی ۔

۲۵۔ سور لاً اِقْرَاء کی ابتدائی پانچ آیتیں۔ صحیحین کی روایت کے مطابق غارِ حِرَا میں نازل ہوئیں۔

٢٦۔ سور لا نصر۔

محبۃ الوواع کے سفر میں ایامِ تَشْرِیْق کے درمیان نازل ہوئی ۔ اس سے آپ نے کھیے لیا کہ یہ دنیا سے رخصت ہونے کی اطلاع ہے ۔ اتقان ۲۲ -۱/۴۸ -

منهاری آیات - قرآنِ کریم کی ان آیات اور سورتوں کو ہماری کہتے ہیں جو دن کے وقت نادل ہوئیں - علامہ ابن جیب کہتے ہیں کہ قرآنِ کریم کا اکثر حصہ دن کے وقت نادل ہوا ہے -

لَيْلِي آيات - وه آيش جورات كه وقت نازل بوئي - مثلاً ا ـ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرُضِ وَالْحَتِلَافِ .... أُولِي الْاَلْبَابِ ـ اللَّامُونِ وَالْحَتِلَافِ .... أُولِي الْاَلْبَابِ ـ اللَّامُونَ وَالْحَتِلَافِ .... أُولِي الْاَلْبَابِ ـ اللَّامُونَ وَالْحَتِلَافِ .... أُولِي الْاَلْبَابِ ـ الل

یہ آیتیں رات کے وقت نازل ہوئیں ۔ صرت عائشہ فرماتی ہیں کہ ایک دن صرت بال مج نماز کے وقت عاضر ہوئے تو اس وقت آپ رو رہے تھے ۔ صرت بال کے رونے کا سبب دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ آج رات مجھ پر یہ آیتیں نازل ہوئی ہیں۔ پھر فرمایا افسوس ہے اس شخص پر جو ان کو پڑھے اور ان پر خور و فکر نہ کرے ۔

٢ - وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ . ١٢٠٥٠ -

غروہ ذات الرِّقاع میں رات کے وقت نازل ہوئی جب صمابہ کرام آپ کے خمر کے بہر بہرہ وے اپنا سرِ مبارک نکال کے بہر کار میں مبارک نکال کر فرمایا ۔ لوگو اتم واپس جاؤ اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنی حفاظت میں لے لیا ہے ۔

۳ - سورة انعام -

بوری مورت مکہ مکرمہ میں رات کے وقت اس شان کے ساتھ نازل ہوئی کہ اس کے گرد ستر ہزار فرقتے تسبع ( سُبُعَانَ اللهِ الْعَظِيمُ ) کا غلظہ بلند کرتے آ رہے تھے۔ ( طبرانی ) -

٣ - وَعَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِيْنَ خُلِفُواحَتِيْ آذِا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ تُوبِ ١١٨ -

اس آیت میں غروہ تبوک سے پیچے رہ جانے والے تین صحابہ کی توبہ کی قبولیت کا اعلان ہوئی ۔ ایت رات کے آخری حصہ میں نازل ہوئی ۔

- 410 42 - 0

ابی مریم الغتائی سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ آج رات کو میرے گھر میں لڑکی پیدا ہوئی ہے ۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ آج ہی شب کو مجھ پر سورہ مریم نازل ہوئی ہے ۔ اس لئے اس لڑکی کا نام مریم رکھو (طبرانی) ۔

٢ يَا يَهُا النَّبِيُّ قُلْ لِّإِزُ واجِكِ وَبَنْتِكَ ـ الراب ٥٩ -

اس رات میں نازل ہوئی جب حضرت سودہ کسی ضرورت کے تحت گر سے باہر نکلی تھیں ۔

، - وَسُئَلُ مَنْ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُّسُلِناً - دخرف ٢٥ -

شبِ معراج میں نازل ہوتی ۔

٨ ـ سور لاً منافقون ـ

غروة تبوك ميں رات كے وقت نازل ہوتى -

٩ - مَعُوْذَ تَيْن - (قُلُ اَعُوْدُبِرَبُ النَّاسِ - قُلُ اَعُوْدُبِرَبِّ الْفَلَقِ) -

ان کا نزول بھی رات کے وقت ہوا ۔

فجرے وقت بازل ہونے والی

ا - يَا كَيُّهَا الَّذِيْنَ امْنَوُا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ .... تَشُكُرُ وْنَ الرَّهُ لُوةِ .... تَشُكُرُ وْنَ الرَّهُ الصَّلُوةِ .... تَشُكُرُ وْنَ الرَّهُ الْحَالُوةِ .... تَشُكُرُ وْنَ الرَّهُ الْحَالُوةِ .... تَشُكُرُ وْنَ

یہ آیت فجر کے وقت نازل ہوئی ۔

؟ ـ كَيْسَ لَكَ مِنَ أَلاَ مُرِشَنَى أَوْيَتُوْبَ عَلَيْهِمْ ... ظَلِمُوْنَ ـ أَل عمران ١٢٨ -

نماز فجر کی دوسری رکعت کے رکوع میں نازل ہوئی ۔ اس کے بعد آپ نے کافروں کے حق میں بد دعا کرنے کے لئے قنوتِ نازلہ طرک فرمادی ۔

صَنِیقی آیات ۔ جو آیس گری کے موسم میں نادل ہوئیں ان کو صَنِیٰ کہتے ہیں ۔ ا۔ یَسْتَفْتُونَک قُل اللّٰهُ یُفْتِئِیکُمْ فی اُلکلاً لَه ۔ نساء ، ، ، ا

محبة الوداع كے موقع ر موسم كرما ميں تاول ہوئى -

٢ - اَلْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ . ايره ٣ -

محبة الوداع كے موقع ر موسم كرما ميں نازل ہوئى -

٣ - وَالْتَقُوْ الْيُؤَمُّا تُرْجَعُوْنَ فِيْهِ - لِقِره ٢٨١ -

محبة الوداع كے موقع بر موسم كرما ميں نازل ہوئى ۔

٣ ـ سور لا نصر

محبة الوداع كے موقع ر موسم كرما ميں نازل ہوئى ۔

۵ - **لَوْ كَ**انَ عَرَضاً قَرِيْباً ـ توبه ٣٢ ـ

موسم گرما میں غروہ تبوک میں نازل ہوئی ۔

٢ - وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ انْذَنْ لِيْ وَلاَ تَفْتِنِيْ . توبه ٢٩ -

موسم گرما میں نازل ہوئی جب جد بن قیس نے غروہ ہوک میں آنے سے رخصت مالگی اور کہا یا رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم آپ مجھے بنی الاصفر کی بیٹیوں کے بارے میں آزمائش میں نہ ڈالیں ۔

، وَلَئِنْ سَنَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَ نَلْعَبُ . توبه
 ٢٥-

موسم گرما میں غروہ تبوک میں نازل ہوئی ۔

٨ - قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ اَشَدُّ حَرّاً . توبه ٨١ -

موسم گرما میں اس وقت نازل ہوئی جب کسی منافق نے کہا کہ گرمیوں میں وشمن پر تملہ کرنے نہ جاؤ۔

و إِنْ كَادُوالَيَسْتَفِرُّ وَنَكَ مِنَ الْاَرْضِ لِيُخْرِ جُوكَ
 مِنْهَا ـ بَى ابرائيل ٢٦ -

غروع تبوک میں موسم گرما میں نازل ہوئی ۔

١٠ ـ سور لاً مُنَافِقُوْنَ ـ

غروة تبوك ميں نازل ہوئی جو موسم گرما ميں واقع ہوا ۔ شمائی آيات ۔ جو آيتيں موسم سرما ميں نازل ہوئيں مثلآ ۱۔ اِنَّ الَّذِینَ جَاءُ و ابِ اللهِ فکِ .... رِزُقُ کَرِیع یہ نور آیات ۱۱-۲۹۔
 بخاری شریف میں حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ یہ آیٹیں نہایت سردی کے دنوں میں نازل ہوئی تھیں ۔

٢٠ ـ يا َ يُكَاالَّذِيْنَ الْمُنُوْا الْذَكُرُ وَانِعُمَـةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ الْحَجَاءُ تَكُمْ الْرَابِ ٩ ـ ٢ ـ يا َ يُكَالَّذِيْنَ الْمُنُوْا الْذَكُرُ وَانِعُمَـةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ الْحَجَاءُ تَكُمْ الْرَابِ ٩ ـ ٢٠

موسم سرما میں غروہ احزاب میں نازل ہوئی ۔

فراشى آيات - وه آيات جو آنحضرت صلى الله عليه وسلم پر ايسے وقت ميں نازل موسي جب آپ اين بستر پر آرام فرما ہوتے تھے -

وَ اللَّهُ يُعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ - مائده ٥٠ -

غروه و ذَاتُ الرِ قَاعُ مين اس وقت نازل ہوئی جب آپ لينے بستر پر آرام فرما رہے کتھے ۔

وَعَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِيْنَ خُلِّفُوا حَتَّى اِذَاضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْاَرْضُ ـ توبہ ۱۱۸ -

اس کا نزول غزوہ تبوک سے پیچے رہ جانے والے تین صحابہ کی توبہ قبول ہونے کے بارے میں رات کے آخری حصہ میں ہوا جبکہ لینے بسترِ مبارک پر آرام فرما رہے تھے ۔

سماوی آیات - وه آیات جو آسمان پر نازل ہوئیں -

امْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ ... أَلْكُفِرِيْنَ لِمْ ١٨٥ ، ٢٨٥ -

مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ سور ع بقرہ کی آخری آیات شبِ معراج میں سدر ذ المنتی کے قریب نازل ہوئیں ۔

فضائی آیات ۔ وہ آیات جو نہ تو زمین پر نازل ہوئیں اور نہ آسمان پر بلکہ دونوں کے درمیان فضا میں نازل ہوئیں ۔ ابن العربی فرماتے ہیں کہ قرآن کا کچھ حصہ زمین پر نازل ہوا اور کچھ آسمان پر اور کچھ حصہ وہ ہے جو آسمان و زمین کے درمیان اثرا اور کچھ وہ ہے جو آسمان و زمین کے درمیان اثرا اور کچھ وہ ہے جو زمین کے درمیان

شیخ ابو بکر فہری نے حضرت عبداللہ ہن عباسؓ کی روایت سے بیان کیا کہ تمام قرآن مکہ مگرمہ میں نازل ہوا یا مدینہ منورہ میں ۔ کیونکہ قرآن کی جملہ آیات کی اور مدنی عنوان ہی سے موسوم ہیں مگر چھ آیتیں الیی ہی جو نہ تو زمین پر نازل ہوئی اور نہ آسمان میں ۔ ان میں سے تین سورہ والصفت میں ہیں ۔

١ - وَمَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامً مَّغُلُومً ... - الْمُسَبِّحُونَ ( الصفت ١٢٢ - ١١١) -

یہ آیت آسمان اور زمین کے درمیان فضا میں نازل ہوئی ۔

۲ ۔ وَسُنَلُ مَنُ اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِکَ مِنْ رُّسُلِناً ۔ دخرف ۲۵ ۔

شب معراج میں آسمان و زمین کے درمیان فضا میں نازل ہوئی ۔

## کمی و مدنی سور تیں

مرقی سور میں ۔ صرت قنادہ کی روایت کے مطابق مندر جہ ذیل ۲۹ سور تیں مدینہ میں نازل ہوئیں ۔

(۱) سورهٔ بقره (۲) سورهٔ أل عمران (۳) سورهٔ نساء (۲) سورهٔ مائده (۵) سورهٔ توبه (۲) سورهٔ رعد (۷) سورهٔ نمل (۸) سورهٔ جج (۹) سورهٔ نور (۱۰) سورهٔ احزاب (۱۱) سورهٔ محمد (۱۲) سورهٔ فخ (۱۳) سورهٔ فخ (۱۳) سورهٔ مجرات (۱۲) سورهٔ رحمن (۱۵) سورهٔ حدید (۱۲) سورهٔ مجادله (۱۲) سورهٔ حشر (۱۸) سورهٔ ممتحنه (۱۹) سورهٔ منافقون (۱۷) سورهٔ متعبه (۱۱) سورهٔ منافقون (۲۲) سورهٔ تغابن (۲۳) سورهٔ طلاق (۲۳) سورهٔ مخریم (۲۵) سورهٔ زلزال (۲۲) سورهٔ نصر (۱۲) سورهٔ نفر (۱۲)

حضرت ابن عباس کی صحیح روایت کے مطابق سورۂ انفال بھی مدینہ ہی میں نازل ہوئی ۔ اس اعتبار سے مدنی سورتوں کی تعداد ۲۷ ہے اور باقی سورتیں کی بیں ۔ ( منازل العرفان ۸۲) ۔

مكى سور هي - (١) سورة فائته (٢) سوة انعام (٣) سورة اعراف (٢) سورة يوس (a) سورة بود (٢) سورة توسف (>) سورة ابرابيم (A) سورة تجر (٩) سورة اسرا (١٠) سورةً كيف (١١) سورةً مريم (١٢) سورةً طه (١٣) سورةً انبياء (١٣) سورةً مؤمنون (١٥) سورة فرقان (۱۲) سورة شعراء (۱۷) سورة نمل (۱۸) سورة قصص (۱۹) سورة عنكبوت (۲۰) سورهُ روم (۲۱) سورهٔ همن (۲۲) سورهٔ آلم سجده (۲۳) سورهٔ سباء (۲۳) سورهٔ فاطر (۲۵) سورةً لين (٢٩) سورةً صفت (٢٤) سورة ص (٢٨) سورة زمر (٢٩) سورة مؤمن (٣٠) سورهٔ حم سجده (۳۱) سورهٔ خوری (۳۲) سورهٔ زخرف (۳۳) سورهٔ دخان (۳۳) سورهٔ جاشيه (٣٥) سورة احقاف (٣١) سورة ق (٣٤) سورة ذريت (٣٨) سورة طور (٣٩) سورةً بخم (٣٠) سورة قمر (٢١) سورة واقعه (٣٢) سورةً ملك (٣٣) سورةُ قلم (٣٣) سورةً حاقه (۲۵) سورهٔ معارج (۲۷) سورهٔ نوح (۲۷) سورهٔ جن (۲۸) سورهٔ مُرْقَل (۲۹) سورهٔ مدِّرٌ (٥٠) سورة قيامه (٥١) سورة دهر (٥٢) سورة مرسلت (٥٣) سورة نباء (٥٣) سورة نزعت (۵۵) سورة عبس (۵۲) سورة تكوير (۵۷) سورة انفطار (۵۸) سورة مطفقين (٥٩) سورة انشقاق (٩٠) سورة بروح (١١) سورة طارق (٩٢) سورة اعلىٰ (٩٣) سورة غاشيه (١٣) سورة فجر (١٥) سورة بلد (٢١) سورة ممس (١٤) سورة ليل (۲۸) سورهٔ صحیٰ (۲۹) سورهٔ انشراح (۵۰) سورهٔ تین (۱۱) سورهٔ علق (۲۲) سورهٔ قدر (۳۷) سورهٔ بنتنه (۲۲) سورهٔ غدیت (۵۵) سورهٔ قارعه (۲۷) سورهٔ تکافر (۷۷) سورهٔ عصر (ca) مورة حمزه (ca) مورة قبل (Ao) مورة قريش (Al) مورة ماعون (Ar) مورة كوثر (۸۳) سورة كفرون (۸۳) سورة إسب (۸۵) سورة اخلاص (۸۲) سورة فلق (۸۷) سورة کل سورتیں ۲۷ + ۸۷ = ۱۱۳ -

#### نصف اور جهائی قرآن

جماج کے زمانے کی گنتی کے مطابق حرفوں کے اعتبار سے نصف قرآن سورہ کہف کی اندویں آیت و کُذٰلِک بَعُثْنَاهُمْ لِیَتَسَاءً کُوْا بَیْنَهُمْ کے لفظ و لیتلطف کی ف بہوتا ہے ۔ ایک اور قول کے مطابق نصف قرآن سورہ کہف کی آیت ۲۴ کُقَدْ جنْتُ شَیْنَانُکُراً میں لفظ نکرا کے نون پر ہوتا ہے ۔

جماح کے زمانے کی گنتی کے مطابق حرفوں کے اعتبار سے ایک تبائی قرآن سورہ اوپ کی سودیں آیت وَالسَّبِقُونَ اَلاَوَّ لُوْنَ مِنَ الْمُصَاجِرِيْنَ کے سرے پر ہوتا ہے ۔ دوسرا تبائی صد سورہ شعراء سودی آیت فَصَالَنامِنْ شَافِعِیْنَ کے سرے پر یا ایک سو ایک دیں آیت وَلاَصَدِیْقِ جَمِیْم کے سرے پر ہوتا ہے ۔ ( ابن کثیر ۱/ ۱) ۔

کلمات کی تعداد کے اعتبار کے سورہ کج کی بیویں آیت یُضھر بِم مَافِی بُطُونِهِمُ وَالْجُلُودُ مِن لفظ الجلود پر کہلے نصف کلمات کمل ہوتے ہیں۔

اُیات کی تعداد کے اعتبار ہے سورہ شعراء کی پینتالیویں آیت فَاِذَاهِی تَلْقَفُ مَایا ُ فِکُونَ میں لفظ یَا فِکُونَ پر نصف آیس مکل ہوتی ہیں۔

۔ سورتوں کی تعداد کے اعتبار سے سورہ حدید پر نصف سورتیں تمام ہوتی ہیں ۔ (اتقان ۱/۱۸۸) ۔

#### حرفوں کے اعتباریسے سات حصے

سبع اول ، سورۂ نساء کی آیت ۵۵ وَمِنْهُمُّ مَنِ صُدَّعَنُهُ میں لفظ صَدَّ کی دال پر ۔ سبع دوم ۔ سورۂ اعراف کی آیت ۱۳۷ وَلِقَاءِ اللاَ خِرَةِ حَبِطَتْ اَمْمَاهُمْ کے لفظ حَبِطَتْ کی ت

ی سع ثالث ۔ سورہ رعد کی آیت ۳۵ اُکلِیا وَآئِم میں لفظ اُکلِیا کے آخری الف ہر ۔
سع ثالث ۔ سورہ جج کی آیت ۳۴ وَلِکُلِی اُمیّ جَعَلْناً مَنْساً میں لفظ جَعَلْناً کے الف ہر ۔
سع رابع ۔ سورہ احزاب کی آیت ۴۳ وَاکلُی اُمیّ جُعَلْناً مَنْساً میں لفظ جَعَلْناً کے الف ہر ۔
سع خامس ۔ سورہ احزاب کی آیت ۴ الظّانِین بااللہ طَنَّ السَّوْمِ میں السَّوْمِ کے واو ہر ۔
سع سادس ۔ سورہ فتح کی آیت ۴ الظّانِین بااللہ طَنَّ السَّوْمِ میں السَّوْمِ کے واو ہر ۔
سع سادس ۔ قرآن کے آخری حرف ہر ۔ ( ابن کھیر ۱/ ۱) ۔

پارے ۳۰ منزلیں . > سورتیں ۱۱۲ رکوعات ۵۳۰

#### كلآيات

ول مدسنے کی پہلی تحقیق کے اعتبار سے یعنی ابو جعفر یزید بن القعقاع اور شیب بن

نصاح کی روایت ہے ۲۰۰۰ ، ۲ اول مدسنے کی دوسری محقیق کے اعتبار سے یعنی استعیل بن جعفر انصاری کی روایت سے ۱۲ ۲۰ ۲ اول مدسنے کی دوسری محقیق کے اعتبار سے یعنی استعیل بن جعفر انصاری کی روایت سے اول شام کے نزدیک بروایت اخفش ۱٬۲۵۰ ولل مکہ کے نزدیک ابن کثیر کی سند سے ابن عباس سے منقول ہے ۱٬۲۱۲ ولل بھرہ کے نزدیک بروایت عاصم ۱۲۰۲ ولل کوفہ کے نزدیک بروایت عاصم ۱۲۰۲ ولل کوفہ کے نزدیک بروایت حمزہ ۱۲۰۲۳ حضرت عائشہ کی تحقیق پر ۱٬۲۲۹ مرآہ القرآن صفحہ ۲) ۔

#### کل کلمات

قرآن کے کلمات کی کل تعداد ۸۹،۳۳۰ قرآن کے کلمات کی کل تعداد جو ففیل بن شاذان نے عطا بن بیار سے نقل کی ۱۳۳۹،۲۰۶ قرآن کے کلمات کی کل تعداد حضرت مجابد کے شمار کے اعتبار سے ۲۹،۲۵۰

## کل حروف

حرفوں کی کل تعداد ۳۲۲۹۰۰ عبدالله بن کیر کی روایت سے حرفوں کی کل تعداد ۳،۲۱،۱۸۰ فضل بن عطاکی روایت سے حرفوں کی کل تعداد ۳،۲۳،۰۱۵ فضل بن عطاکی روایت سے حرفوں کی کل تعداد ۳،۲۰،۵۱۰ ابو محمد المحانی کی روایت سے حرفوں کی کل تعداد ۱۳،۲۰،۹۲ (ابن کیر ۱۰ مجم القرآن ابن مستعود کی روایت سے حرفوں کی کل تعداد ۱۳،۲۲،۹۱ (ابن کیر ۱۰ مجم القرآن حروف مقطعات ۱۲ - کل فتحات ( زبر ) ۳،۲۲،۹۲ مسلم کل کسرات ( زیر ) ۳۹،۵۸۲ کل ضمّات ( پیش ) ۸،۸۰۴ کل مترات ( زیر ) ۲۵،۵۳ کل مترات ( دیر ) ۲۵،۵۳ کل مترات ( دیر ) ۲۵،۵۳ کل مترات ایک، اکل تقدیدات ۱۵،۱۱

44

كل نقاط ١،٥٥،١٨٣ مجدے اختلافی ١٥، متفق ١١ ( معجم القرآن ١١) -

# مفرد حروف کی تعداد

| II.MTA . | ب ، | MALACT     | -1       |
|----------|-----|------------|----------|
| P744     | ث   | 1-199      | ت        |
| 2992     | 2   | <b>274</b> | 3        |
| 244      | ,   | IMI        | ż        |
| 11499    | J   | 449        | ;        |
| 0491     | U   | 109-       | ;        |
| Y-11     | ص   | rrar       | ش        |
| 114      | Ь   | 14.5       | ض        |
| arr-     | 6   | AFT        | B        |
| AF99     | ف   | 77+A       | خ        |
| 9000     | 5   | TAIP       | ق        |
| 24120    | ^   | m. 6.2m    | J        |
| 20024    | 9   | 7404-      | $\omega$ |
| 110      |     | 1904-      | 0        |
| r-cr-    | Ŋ   | 10919      | ی        |
|          |     |            |          |

( مرآة القرآن )

# باب پنجم

#### حفاظتِ قرآن

اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم کی حفاظت کا مکمل انتظام فرمایا ہے ۔ عالِم بالا میں تو اس کو لوحِ محفوظ اور بست العِرت میں محفوظ فرمایا اور زمین پر اس کی حفاظت اس طرح کی گئی کہ اس کو نبئ کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور امت کے قلب ودماغ میں محفوظ کر دیا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

مَنُقُرِنَكَ فَلاَ تَنسُىٰ .

ہم بہت جلد آپ کو پڑھائیں گے پھر آپ بہیں بھولیں گے۔

ای طرح است کے سینوں میں محفوظ کرنے کے بارے میں فرمایا ۔

َ بِلُ هُوَ الْمِثُ 'بَيِّنِاتً فِي صُدُورِ الَّذِيْنَ اُوْتُواالْعِلْمَ . عَبُوتِ ٣٩ ـ

بلکہ وہ ( قرآن کی ) کھلی آیٹیں ہیں جو اہلِ علم ( حفاظ ) کے سینوں میں موجود ہیں ۔

شروع شروع میں خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نزولِ وی کے وقت ، وی کے الفاظ کو دہرانے لگتے تھے تاکہ وہ بوری طرح ذہن میں محفوظ ہو جائیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ۔

لَاتُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرُالَهُ وَ قَرُالهُ وَقَرَالهُ وَقَرَالهُ وَقَرَالهُ وَقَرَالهُ وَقَرْاللّهُ وَاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقَرْاللّهُ وَقُولُ إِنّهُ إِنّهُ وَقُولُ إِنّهُ إِنّهُ وَقُولُوا لَهُ وَقُولُ إِنّهُ إِنّهُ وَقُولُ إِنّهُ وَاللّهُ إِنّهُ إِنّهُ إِلّهُ إِنّهُ عَلَيْنَا عَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا لَا لِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

آپ ( قرآن کرم کو ) جلدی سے یاد کر لینے کے خیال سے اپنی زبان کو

حرکت ند دیں - بلاشبہ اس ( قرآن ) کو جمع کروانا اور پڑھوانا ہمارے ذمہ ہے -

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو اطمینان دلایا ہے کہ نزولِ وہی کے وقت وہی کے الفاظ کو یاد رکھنے کے خیال ہے ان کو جلد ی جلدی دہرانے کی صرورت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ آپ کے حافظ میں الیی قوت پیدا فرمائے گا کہ ایک دفعہ وہی نازل ہونے کے بعد آپ کے حافظ میں محفوظ ہو جائیگی ۔ چناپنے وہی نازل ہونے کے ساتھ ہی وہ آپ کو یاد ہو جایا کرتی تھی ۔ اس طرح قرآنِ مجید کی حفاظت کا سب سے موثر اور محفوظ ذریعہ تو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرای اور آپ کا حافظہ تھا ۔ نیز نزولِ وہی کے بعد آپ فورآ کاتب وہی کو بلاکر نازل شدہ آیات لکھوادیا کرتے تھے ۔ پھر مزید احتیاط کے طور پر آپ ہر سال ماہِ رمضان میں حضرت جبرائیل کو قرآنِ مجید سایا کرتے ہے۔ جس سال آپ کی وفات ہوئی اس سال آپ نے حضرت جبرائیل کو قرآنِ مجید سایا کرتے ہو۔

ادھر صحابہ کرام کو قرآنِ کریم سکھنے اور اسے یاد رکھنے کا اتنا ہوں تھا کہ اس معالمہ میں ہر شخص دوسرے پر سبقت لیجانے کی فکر میں رہتا تھا ۔ سیکروں صحابہ نے اپنی زندگیاں ای کام کے لئے وقف کر دی تھیں ۔ وہ لوگ نہ صرف قرآنِ کریم کو یاد کرتے تھے بلکہ وہ راتوں کو نماز میں کھڑے ہو کر اسے دہراتے رہتے تھے ۔ مسجد نبوی میں قرآن سکھنے اور سکھانے والے جمع رہتے تھے ۔ اس معالمہ میں عورتیں بھی مردوں سے بیچھے نہ تھیں ۔ بعض عورتوں نے تو لینے شوہروں سے کوئی مہر طلب مہیں کیا سوائے اس کے کہ وہ ان کو قرآنِ کریم کی تعلیم دیں ۔

الل عرب اپنی حیرت انگیز قوتِ حافظہ کی بنا پر دنیا میں مماز تھے۔ ان کے سینے قومی واقعات اور قبائلی انساب کے خزانے تھے۔ عرب کی تاریخ شاہد ہے کہ جو شخص ایک بار کوئی قصیدہ سن لیما خواہ وہ سیکڑوں اشعار پر مشمل ہوتا ہی وہ بورے کا بورا اس کے دل و دماغ پر نقش ہو جاتا۔ اس طرح ایک ایک آدمی کو ہزاروں اشعار زبانی یاد ہوتے تھے۔ ان پڑھ اور دعباتی لوگوں کو بھی نہ صرف لینے اور لینے خاندان کے یاد ہوتے تھے بلکہ وہ لینے گھوڑوں تک کے نسب نامے یاد رکھتے تھے۔ الل عرب کو صدیوں تک گرای کے اندھیروں میں بھتھنے کے بعد قرآن کرم کی

ہدایت اور روشی نصیب ہوئی تھی ۔ وہ اے اپنی زندگی کی سب ہے عزیز متاع تصور کرتے تھے ۔ اس لئے وہ اس کے حصول اور اس کی حفاظت میں کوئی کر اٹھا نہیں رکھتے تھے ۔ پتاپنے بہت تھوڑے عرصہ میں صحابۂ کرام کی بہت بڑی جماعت تیار ہو گئی جس کو قرآنِ کرم زبانی یاد تھا ۔ تُحفاظ قرآن کی اس جماعت میں شامل پتد صحابۂ کرام کے نام یہ بیں ۔ حضرت علیٰ مضرت عثمان ، حضرت ابو بکر ، حضرت طلح ، حضرت سخد ، مضرت رید معادی ، حضرت عبدالله بن مسعود ، حضرت حدالله بن بیان ، حضرت ابی بن کعب ، حضرت رید بن ثابت ، حضرت ابوہری ، حضرت معادی ، بن ثابت ، حضرت ابوہری ، حضرت معادی ، بن ثابت ، حضرت ابوہری ، حضرت عبدالله بن عباس ، حضرت ابودر دور ، حضرت معادی ، حضرت عبدالله بن دریر ، حضرت ابو موی آشوی ، حضرت انس بن مالک ، حضرت عاشہ ، حضرت عاشہ ، حضرت ابو موی آشوی ، حضرت انس بن مالک ، حضرت عاشہ ، حضرت حضرت ابو موی آشوی ، حضرت انس بن مالک ، حضرت عاشہ میں محضرت حضرت کرتے والوں کی تعداد بہت کم تھی ، کتابت و طباعت کے ذرائع بھی موجود نہ تھے اس لئے قرآنِ کریم زیادہ سے زیادہ لوگوں کو زبانی یاد کراکر اس کی حفاظت کو یقینی بنایا اس لئے قرآنِ کریم زیادہ سے زیادہ لوگوں کو زبانی یاد کراکر اس کی حفاظت کو یقینی بنایا درائل العرفان ۱۲۰ ، علوم القرآن ۱۲۰ ، ۱۲۰ ) ۔

عبد رسالت میں جمع قرآن

پورا قرآنِ کریم ایک ہی دفعہ میں اس ترتیب سے نازل نہیں ہوا جس پر اس کی تلاوت کی جاتی ہے بلکہ یہ ضرورت اور حالات کی مناسبت سے تھوڑا تھوڑا نازل ہوتا رہا اور تیئس سال کی مدت میں مکمل ہوا ۔ اس لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں کتابی شکل میں لکھ کر محفوظ کرنا ممکن نہ تھا الدبۃ اس کا جس قدر حصہ نازل ہوتا تھا آپ اس کے لکھنے کا حکم فرما دیتے تھے ۔ کاتبینِ وی اس کو متفرق اوراق ، مجور کی چھال ، چرے کے ٹکروں اور بکری کے شانے کی ہڈیوں پر لکھ لیتے تھے ۔ اور صحابۂ کرام اسی ترتیب سے اس کو یاد کرلیتے جس ترتیب سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو یاد کرلیتے جس ترتیب سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو یاد کرلیتے جس ترتیب سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو یاد کرنے کی تلقین فرماتے تھے ۔

حضرت زئیر بن ثابت بیان فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے وجی کی کتابت کرتا تھا ۔ جب آپ پر وجی نازل ہوتی تو آپ کو سخت گری لگتی اور آپ کے جسم اطہر پر پسدنے کے قطرے موتیوں کی مانند ڈھلکنے لگتے تھے ۔ پھر جب یہ کیفیت ختم ہو جاتی تو میں شانے کی کوئی بڈی یا (کسی اور چیز کا) ٹکڑا لیکر آپ کی

خدمت میں حاضر ہو جاتا ۔ آپ لکھواتے جاتے اور میں لکھتا جاتا عبال تک کہ جب میں لکھ کر فارغ ہوتا تو قرآن کو نقل کرنے کے بوجھ سے مجھے ایسا محسوس ہوتا جسے میری ٹانگ ٹوشنے والی ہے اور میں کبھی چل نہیں سکوں گا ۔ بہر حال جب میں فارغ ہوتا تو آپ اس کی آپ فرماتے پڑھو! پس میں پڑھکر سناتا ، اگر اس میں کوئی فروگذاشت ہوتی تو آپ اس کی اصلاح فرمادیتے اور بھر اے لوگوں کے سلمنے لے آتے ( علوم القرآن از مولانا تقی عثمانی اسلام فرمادیتے اور بھر اے لوگوں کے سلمنے لے آتے ( علوم القرآن از مولانا تقی عثمانی

آپ نے وجی کی کتابت کے لئے بہت سے صحابہ کرام کو مقرر فرمایا ہوا تھا۔ صبی صالحی نے اپنی کتاب علوم القرآن میں کاتبین وجی کی تعداد چالیس تک شمار کی ہے۔ ان میں سے چند مضبور نام یہ بیں ۔ حضرت ابو بکر' ، حضرت عمر' ، حضرت عمران ، حضرت علی کشورت ابن برح ، حضرت حنظاد کشورت ابن بی سرح ، حضرت حنظاد کشورت ابن کعب ، حضرت زبیر بن عوام ، حضرت عبدالله کشور ، حضرت عبدالله کشور بن ابن سرح ، حضرت حنظاد کشورت عبدالله کشورت عبدالله کشورت معاور بن العاص ، حضرت ثابت بن قبیس بن شماس ، حضرت مغیرہ بن شعبہ ، حضرت معاور بی بن ابن سفیان حضرت زبیر بن شماس ، حضرت مغیرہ بن شعبہ ، حضرت معاور بی بن ابن سفیان حضرت زبیر بن ثابت وغیرہ ۔

سامان کماہت ۔ حاکم نے مستدرک میں زیر بن ثابت سے روایت کی کہ انہوں نے کہا کہ ہم عہد رسالت میں " رِقَاعٌ " ( ٹکرٹوں ) سے قرآن جمع کیا کرتے تھے ۔ اس حدیث میں رِقَاعٌ کا جو لفظ آیا ہے وہ رُقُعُہ کی جمع ہے ۔ اس کا اطلاق چردے کی جھلی ، کردے ، پنے اور کاغذ کے ٹکرٹے پر کیا جاتا ہے ۔ اس حدیث سے پتہ چلتا ہے کہ عہد رسالت میں کا تبین وی کس قسم کا سامان استعمال کرتے تھے ۔ مختلف روایات کا خلاصہ یہ ہے کہ نازل شدہ قرآنِ کریم کو پتھر کی پتلی اور چوڑی سلوں ، کمجور کی جہنیوں ، اونٹ یا بکری کے شانے کی ہڈیوں ، اونٹ کے کہا وہ کی لکرٹوں اور چردے کے ٹکرٹوں پر تخریر کیا جاتا تھا ۔ یہ تمام الفاظ مختلف روایات میں آئے ہیں اور ان کی تشریح یہ ہے۔

لخاف : یہ گفتہ کی جمع ہے جو پتھر کی پتلی پٹی یائکرے کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ اُکٹاف : یہ کتف کی جمع ہے ۔ اونٹ یا بکری کے شانے کی چوڑی ہڈی کو کہتے ہیں جس پر خشک ہونے کے بعد لکھا کرتے تھے ۔

اقتاب - یہ قُتُبُ کی جمع ہے ۔ اون کی کاشی (کجاوہ) کو کہتے ہیں ۔( اتقان ۱۵۸) -

سور توں وآیات کی ترتیب - قرآن ِ کرم کی تمام سورتوں اور ان میں آیات کی ترتیب اور ہر سورت سے وہلے بسم اللہ کا لکھنا ایک توقیفی اور غیر اجہادی امر ب یعنی یہ اللہ تعالیٰ کے حکم اور اس کے آگاہ کرنے پر موقوف و مبنی ہے ۔ اس کئے تمام سورتوں کی ترتیب اور ہر سورت میں آیتوں کی ترتیب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی ترتیب کے مطابق ہے ۔ اور یہ تواتر کی حد تک چہنی ہوئی ہے ۔ اس بارے میں شبہ و اختلاف کی ذرا بھی گنجائش نہیں ۔ امام احمد نے اسنادِ حسن کے ساتھ حضرت عثمانٌ بن ابی العاص سے روایت کی کہ ایک روز میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھا۔ آپ نے نگاہ اٹھائی اور پھر نیچ کرے فرمایا۔ میرے یاس ( حضرت ) جرائيل آئے تھے ۔ انہوں نے كما ہے كه آيت كريمه إن الله يَامُرُ بِالْعَدْلِ وَاللهِ حْسَانِ وَالِيَّاءِ ذِي القُرْبِيٰ كو فلال سورت ميں فلال جكه ركھتے ۔ حضرت عثمانٌ فرمائے بيس كه أنحضرت صلى الله عليه وسلم كالمعمول يه تهاكه جب قرآن كريم كاكوئى حصه نازل بوتا تو آپ کاتب وی کو یہ بدایت بھی فرماتے کہ اسے فلاں سورت میں فلاں آیت کے بعد لکھا جائے چنائی اے آپ کی ہدایت کے مطابق لکھا جاتا تھا ۔ اس طرح قرآن کریم کو سب ے وہلے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی نے اپنی نگرانی میں لکھوایا اور مرتب کرایا تھا اگر چه اس وقت یه کتابی شکل میں کاغد پر خریر نه تھا بلکه یه متفرق جھلیوں ، بدیوں اور مجور کے پتوں وغیرہ پر مخریر تھا۔ بعض صحابہ کرام بھی لینے طور پر قرآنی آیات کو ، جیے جیے وہ نازل ہوتی رہی تھیں ، اپنے پاس لکھتے رہتے تھے ۔ جس کے نتیجہ میں ان كے پاس قرآن كريم كے مكىل يا نا مكىل نتخ موجود تق - يہ سلسلہ اسلام ك ابتدائى زمانے سے جاری تھا۔

## جمعِ صديقي

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں قرآنِ کریم متفرق اشیاء پر لکھا ہوا تھا صفرت ابو بکر نے جنگ بیامہ کے بعد ۱۲ ہو میں ان متشر حصوں کو ایک جگہ جمع کر کے محفوظ کرنے کا ارادہ فرمایا ۔ یہ جنگ الل اسلام اور مُسَیْلہ کذّاب کے متبعین کے مابین ہوئی تھی اور اس میں قرآنِ کریم کے سُرِّ حافظ صحابہ نے شہادت پائی ۔

حضرت رئید بن ثابت بیان فرماتے ہیں کہ حضرت ابو مبکر کو جب جنگ نیامہ میں صحابہ کے شہید ہونے کی خر ملی تو اس وقت صرت عراجی آپ کے پاس آئے اور کما کہ معرکہ بیامَد میں قرآنِ کرم کے بہت سے قاری شبید ہوگئے ہیں اور مجھے اندیشہ ہے کہ وہ آئندہ معرکوں میں بھی شہید ہوتے جائیں گے ۔ اس طرح قرآن کرم کا بڑا صد نا پید ہو جائے ۔ لبذا میری رائے یہ ہے کہ آپ قرآن کو جمع کروانے کا حکم دیدیں ۔ حضرت ابو بكر سنے جواب دیا كہ جس كام كو رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے نہيں كيا ميں اسے کس طرح کروں ؟ - حفرت عرائے کما کہ خداکی قسم اس میں خیر ہی خیر ہے -حضرت ابو بکر کہتے ہیں کہ اس کے بعد حضرت عمر بھے سے بار بار یہی کہتے رہے مہاں تک کہ مجے اس پر شرح صدر ہوگیا اور اس بارے میں میری بھی وہی رائے ہو گئی جو حزت عراکی تھی ۔ حزت زید کہتے ہیں کہ پھر حزت ابو بکراٹنے بھے سے کہا کہ تم ایک مجھ دار نوجوان ہو اور متبارے بارے میں ہمیں کوئی بد گانی نہیں ہے اور تم رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے سلصنے وحی کی کتابت بھی کرتے رہے ہو ، لہذا تم قرآن كريم كى آيتوں كو تحقيق و تلاش كر كے جمع كرو - حضرت زئيد كہتے ہيں كه والله! اگر وہ مجھے ایک پہاڑ اس کی جگہ سے ہٹا کر دوسری جگہ رکھ دینے کا حکم دینے تو یہ بات مجھ ر اتنی بھاری نہ ہوتی جتنا قرآن جمع کرنے کا حکم مجھ پر شاق گزرا ۔ میں نے حضرت ابو بكر اور حضرت عراف كاكه آپ وہ كام كيے كر رہے ہيں جو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے بہیں کیا ؟ \_ حضرت ابو بکر نے جواب دیا کہ واللہ! اس میں خیر ہی خیر ہے ۔ مچر وہ اس بارے میں مجھ سے بار بار کہتے رہے مہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے میرا سدنی بھی اس رائے کے لئے کھول دیا جو حضرت ابو بکر اور حضرت عمرانی متھی ۔ پھر میں نے قرآنِ كريم كى تلاش اور جستجو شروع كردى اور اسے كھور كى شاخوں اور پتمروں كى تختیوں اور لوگوں کے سینوں سے جمع کرنا شروع کر دیا ۔ اور میں نے سورہ توبہ کے خامته كى آيتين لَقَدْ جَاءً كُمْ رُسُولٌ مِنْ الْفَسِكُمْ .... عَظِيمُ ١٠ صرف ابى خُزُمْرُهُ الصارى ك پاس پائیں اور ان کے سواکسی سے یہ آیتیں نہ مل سکیں ( اتقان ۱۵۴ ۱ / ۱) -

اس حدیث میں حضرت زُید کا یہ کہنا کہ میں نے سورہ توبہ کی آخری آیات کو صرف ابو خُونِیُرُدُ کے پاس پایا اس سے یہ ثابت ہمیں ہوتا کہ جُرِ واحد کے ساتھ قرآن کا اثبات کیا گیا ہے ۔ اس لئے کہ حضرت زُید بذات خود حافظِ قرآن تھے اور انہوں نے خود یہ آیات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سی تھیں اور ان کو معلوم تھا کہ یہ آیات

کماں اور کس مورت ہے متعلق ہیں لہذا ان آیات کے لئے صحابہ کی تلاش ان کو تریری شکل میں حاصل کرنے اور تائیدوتقویت کے لئے تھی ، اس لئے نہیں تھی کہ صحابت زُید اس سے نہیں تھی کہ صحابت زُید اس سے فیطے ان آیات سے آگاہ نہ تھے ۔

حارث بن اسد المحاسى نے اپنى كتاب فہم سنن ميں بيان كيا كہ قرآنِ كريم كى كتابت كوئى نئى بات بنيں كيونكہ خود رسول الله صلى الله عليه دسلم اس كے لكھنے كا حكم دينة تھے مگر رسول الله صلى الله عليه وسلم كے زمانے ميں قرآنِ كريم متفرق جھليوں ، اونث كے شانے كى ہذيوں اور مجوركى شاخ كے وُنتھلوں پر لكھا ہوا تھا ۔ حضرت ابو بكر مسلم نے صرف اس كے نقل كرنے اور اكھٹا كر لينے كا حكم ديا ۔ ( اتقان ١٥٥/ ١) ۔

ابو داؤد نے عبد خیر سے حن سند کے ساتھ روایت کی ، اس نے کہا کہ میں نے صفرت علی کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ مصاحف کے بارے میں سب سے زیادہ اجر صفرت ابو بکر او کر محت کرے ، وہ وہ کہا شخص ہیں جہوں نے کتاب اللہ کو جمع کیا (اتقان ۱۹۱/ ۱) ۔

موی بن عقبہ نے ابن شہاب سے روایت کی کہ انہوں نے کہا کہ جس وقت

یَامَہُ میں مسلمانوں کا بہت سا جانی نقصان ہوا تو حضرت ابو بکر ہنایت پریشان ہوئے
اور ان کو ڈر ہوا کہ کمیں صحابہ کی شہادت سے قرآن کا کوئی حصہ تلف نہ ہو جائے ۔

پر سب لوگ جو کچے قرآن ان کے پاس تھا یا ان کو یاد تھا لیکر آنے گے مہاں تک کہ
وہ حضرت ابو بکر شکے زمانے میں اوراق میں جمع کر لیا گیا ۔ اس لحاظ سے حضرت ابو بکر شخص تھے جہوں نے قرآن کو مصحف میں جمع کر ایا گیا ۔ اس لحاظ سے حضرت ابو بکر شخص تھے جہوں نے قرآن کو مصحف میں جمع کیا (اتقان ۱۱۸۸) ۔

صحیوں پر مرتب شکل میں تحریر فرمایا مگر اس وقت ہر سورت علیدہ صحیفے میں لکھی گئ صحیوں پر مرتب شکل میں تحریر فرمایا مگر اس وقت ہر سورت علیدہ صحیفے میں لکھی گئ اس لئے یہ نسخہ بہت سے صحیفوں پر مشتمل تھا ۔ اس نسخہ میں قرآنی آیات کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی ترتیب کے مطابق مرتب کیا گیا تھا مگر سورتوں میں کوئی ترتیب نہ تھی بلکہ ہر سورت الگ الگ لکھی ہوئی تھی ۔اس نسخہ کو لکھوانے کا مقصد یہ تھا کہ تمام است کے اجماع اور تصدیق سے ایک ایسا نسخہ مرتب کیا جائے جس کی طرف مرورت کے وقت رجوع کیا جاسکے ، عہدِ نبوی میں تحریر کی وہ سبولتیں فراہم بہیں تحبین مرورت کے وقت رجوع کیا جاسکے ، عہدِ نبوی میں تحریر کی وہ سبولتیں فراہم بہیں تحبین عمین عمید سوری میں فراہم بہیں تحبید عمدیقی میں شام جو عبد صدیقی میں فراہم ہوئین ، مثلاً کاغذ اور لکھنے کا دوسرا سامان ۔ عبد صدیقی میں شام جو عبد صدیقی میں فراہم ہوئین ، مثلاً کاغذ اور لکھنے کا دوسرا سامان ۔ عبد صدیقی میں شام جو کاغذ مد سنے منورہ پہنچ جکا تھا اس لئے حضرت ابو بکر نے قرآن کریم کو کاغذ پر لکھوایا ،

موطاہ امام مالک میں سالم بن عبداللہ سے مروی ہے کہ ( صرت ) ابو بکر ؓنے قرآن کو کاغذ پر لکھ کر جمع کیا ۔

## جمع عثنانى

حضرت عمر سے دورِ خلافت میں کثرت سے فتوحات ہوئیں ، اور اسلام سر زمینِ عرب سے نکل کر روم و ایران کے دور دراز علاقوں تک پہنچ گیا جہاں کے لوگوں نے بڑی تعداد میں اسلام قبول کیا ۔ اس کے ساتھ ہی ان ممالک میں مسلمانوں کی آمد و رفت سے جن میں خاصی تعداد حافظوں اور قاربوں کی ہوتی تھی ، قرآنِ کریم کی تعلیم اور حفظ فرآن کا سلسلہ بھی پھیلتا رہا ۔

اسلام کے ابتدائی دور میں قرآنِ کرم ایک ہی لغت یعنی لغتِ قریش پر نازل ہوا تھا۔ اس سے مختلف قبائل کے لوگوں کو تلاوتِ قرآن میں دخواری پیش آئی۔ پی اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اجازت دی کہ ایسے لوگوں کو جو کسی لفظ کو قریش کے لغت پر تلاوت کرنے سے معذور ہوں۔ ان کو دوسرے لغات پر پڑھادیں۔ چتائی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کچھ صحابہ کو بعض آیات دوسرے لغات پر پڑھادیں تھیں۔

اس کے علاوہ قرآنِ کریم سات حرفوں پر نازل ہوا تھا اور مختلف صحابہ کرام نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے اسے مختلف قرأتوں کے مطابق سکیما تھا ۔ اس لئے صحابہ کرام میں ہے جو لوگ قرآنِ کریم کی تعلیم دینے وہ لینے شاگردوں کو اس قرأت کے مطابق قرآن پڑھایا کرتے تھے جس کے مطابق خود انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پڑھا تھا ۔ قرأتوں کا یہ اختلاف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں بھی ، صحابہ کے درمیان باعث جرت و نزاع بنتا رہا ۔ چنائی جب بعض صحابہ ، بعض دوسرے صحابہ کو مختلف طریقے پر تلاوت کرتے د یکھتے تو انہیں بہت تعجب ہوتا اور بھر معالمہ صحابہ کو مختلف طریقے پر تلاوت کرتے د یکھتے تو انہیں بہت تعجب ہوتا اور بھر معالمہ آپ کی خدمت میں پیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں پیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس پر آپ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آپ کی خدمت میں بیش کیا جاتا ، جس بے اور اس طرح بھی ۔ اس قسم کا ایک واقعہ امام مسلم نے صفرت عرض کی حوالے سے نقل کیا ہے ۔

حضرت عمر جیان کرتے ہیں کہ میں نے ہشام بن حکیم بن حزام کو سورہ فرقان

اس طریقے کے خلاف پڑھتے ہوئے سنا جس پر سیں اس کی کاوت کرتا تھا اور خود آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہی تھے یہ سورت پڑھائی تھی ۔ پس قریب تھا کہ میں ان پر جھپٹ پڑوں مگر پھر میں نے ان کو مہلت دی عہاں تک کہ وہ کااوت سے فارغ ہوگئے ۔ پھر میں ان کی چادر کو ان کی گردن میں باندھ کر ان کو گھیٹتے ہوئے آپ کی خدمت میں لیکر حاضر ہو گیا اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نے ان کو سورہ فرقان اس طریقے کے خلاف پڑھتے ہوئے سنا ہے جس کے مطابق آپ نے یہ سورت کچھے پڑھائی ہے ۔ پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ان کو چھوڑ دو اور ان سے فرمایا کہ تم پڑھو ۔ پس انہوں نے اس طریقے سے پڑھا جس طرح میں نے ان کو کھوڑ دو ان کو کھاوت کرتے ہوئے سنا تھا ۔ پس میں نے پڑھا تو آپ نے ان کو بھوئی ہوئی ہے ۔ پس میں نے پڑھا تو آپ نے فرمایا کہ یہ اس طرح بھی نازل ہوئی ہے اور بلاشہ یہ قرآن سات حرفوں پر نازل کیا گیا فرمایا کہ یہ اس طرح بھی نازل ہوئی ہے اور بلاشہ یہ قرآن سات حرفوں پر نازل کیا گیا مسلم ، علوم القرآن ) ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے اس قسم کی اجازت حاصل ہو جانے سے بہت سی آیات متعدد لغات اور مختلف قرآتوں کے ساتھ تلاوت کی جانے گئیں۔ جب تک لوگ اس حقیقت سے واقف تھے کہ قرآن سات حرفوں پر نازل ہوا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کچھ لوگوں کو جو قریش کے لغت پر تلاوت کرنے سے معذور ہوں دوسرے لغات پر تلاوت کی اجازت دی ہے ، اس وقت تک اس اختلاف سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوئی ۔ پھر جب یہ اختلاف دور دراز شہروں اور ملکوں میں پہنچا ہماں لوگوں میں بہنچا اس سے کوئی فرابی پیدا نہیں ہوئی تھی کہ قرآن سات حرفوں پر نازل ہوا ہے تو جہاں لوگوں میں باہم اختلاف پیدا ہونے دار بعض لوگ اپنی قرأت کو صحیح اور دوسرے کی قرأت کو ضحیح اور دوسرے کی قرأت کو ضحیح اور دوسرے کی قرأت کو فیلا قرار دینے گئے ۔ اس سے دو باتوں کا اندیشہ پیدا ہوا ۔

(۱) - لوگ قرآنِ کریم کی متوافر قرأتوں کو غلط قرار دینے کی سنگین غلطی کا ارتکاب نہ کر بیٹھیں -

(٢) تنازع كے تصفير كى كوئى قابل اعتماد صورت ند تھى سوائے حضرت رئيد كے لكھے ہوئے نسخد كے جو مدسني منورہ ميں موجود تھا۔

لبذا اس بات کی اشد طرورت تھی کہ قرآن کے ایے معیاری نیخ تیار کر کے

نورے عالم اسلام میں پھیلا دئے جائیں ، جن میں سات حروف بھع ہوں اور انہیں دیکھ کر صحح اور خلط قراتوں میں فیصلہ کیا جائے ۔ یہ عظیم الشان کارنامہ حضرت عثمان ؓ نے لینے دورِ خلافت میں انہام دیا ۔

حافظ بدرالدین عنی نے شرح بخاری باب جمع القرآن میں عمارہ بن غزیہ کی روایت سے بیان کیا کہ صفرت حذائیڈ ایک غزوہ سے والی آکر لینے گر میں داخل ہونے سے فہلے صفرت عثمان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا اے امیر المومنین لوگوں کی خبر لیجئے ۔ صفرت عثمان نے بوچھا کیا ہوا ۔ انہوں نے کہا کہ میں آرمینیہ کے محاذ پر جہاد میں شریک تھا ۔ میں نے وہاں دیکھا کہ دہل شام اُبی کی قرأت پڑھتے تھے جو دہل عراق نے نہیں سی اور دہل عراق صفرت عبداً للد برصعود کی قرأت پڑھتے تھے جو دہل شام عراق نے نہیں سی اور دہل عراق صفرت عبداً للد برصعود کی قرأت پڑھتے تھے جو دہل شام نے نہیں سی اور دہل عراق صفرت عبداً للد برصعود کی قرأت پڑھتے تھے جو دہل شام نے نہیں سی اور دہل عراق صفرت عبداً للد برصور کی قرأت پڑھتے تھے جو دہل شام نے نہیں سی ۔ اس کے نتیجہ میں لوگ ایک دوسرے کی تھفیر کرتے تھے ۔

مسلمانوں میں اختلاف قرات سے صرف صفرت حذیفہ ہی پریشان نہ تھے بلکہ تمام صحابہ کرام بھی ملول اور رنجیدہ تھے ۔ صفرت عثمان کو بھی اطلاع مل چی تھی کہ مدیدہ مفورہ میں ایک معلم نے اپنے شاگردوں کو قرآن ایک قرأت کے مطابق پڑھایا اور دوسرے معلم نے اپنے شاگردوں کو دوسری قرأت کے مطابق پڑھایا ۔ پھر جب ان اساتذہ کے شاگرد آپس میں مطنے تو ان میں اختلاف ہوتا اور جب یہ معاملہ اساتذہ کے علم میں آتا تو وہ بھی ایک دوسرے کی قرأت کو غلط قرار دیتے تھے ۔ پتنافیہ صفرت عثمان نے لوگوں کو جمع کر کے ایک خطبہ دیا اور فرمایا کہ تم لوگ مدسیہ مفورہ میں میرے پاس ہوتے ہوئے بھی قرآنِ کریم کی قرأتوں کے بارے میں ایک دوسرے سے اختلاف کرتے ہو لہذا جو لوگ بھے دور دراز مقامات پر رہتے ہیں وہ تو اور بھی زیادہ اختلاف کرتے ہوں گے ۔ پس اے اصحاب محمد! ( صلی الله علیہ وسلم ) تم سب مل کر قرآنِ کریم کا ایک ایسا نیخہ مرتب کرد جو سب کے لئے واجب الاقتداء ہو ۔

الم بخاری نے اپنی سند کے ساتھ ابن شباب سے روایت کی کہ حضرت انس بن بالک نے انہیں بتایا کہ حضرت حذید بن یکن آرمینیہ اور آذربائیجان کی جنگ میں شریک تھے ۔ وہاں انہوں نے دیکھا کہ لوگ تلاوتِ قرآن میں بہت اختلاف کرنے گئے می فقے ۔ چنای وہ مدینہ واپس آکر حضرت عثمان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے امیر المومنین ! قبل اس کے کہ یہ امت یہود و نصاری کی طرح کتاب اللہ میں اختلاف کرنے گئے اس کو سنجمال لیجئے ۔ یہ سنکر حضرت عثمان نے ام المؤمنین حضرت میں المؤمنین حضرت

حفظہ کے پاس کبلا بھیجا کہ آپ کے پاس ( صفرت ابو بکر م کے زمانے کے ) جو صحیفے امائیاً رکھے ہوئے بیں وہ میرے پاس بھوادھ کئے تاکہ میں ان کو نقل کروانے کے بعد آپ کو واپس کردوں ۔ صفرت حفظہ نے وہ تمام صحیفے حضرت عمان کو بھوادئے ۔ انہوں نے صفرت زید بن ثابت ، صفرت عبدالله بن زبیر ، حضرت سعید بن العاص اور صفرت عبدالر جمن بن صارت بن بہام کو ان کے نقل کرنے پر مامور فرمایا ۔ ( یہ چاروں صحابہ صافظ قرآن تھے ) اور تینوں قریش صحابہ سے کہہ دیا کہ جہاں کمیں قرآن کے تلفظ میں متبارے اور زید بن ثابت کے درمیان اختلاف پیدا ہو تو وہاں اس لفظ کو خاص قریش میں کی زبان میں لکھنا کیونکہ قرآن انہی کی زبان میں نازل ہوا ہے ۔ چنای ان چاروں صفرات نے مل کر صفرت عمان کے حکم کی تعمیل کی اور جب صحیفوں کی نقل کا کام صفرات نے مل کر صفرت عمان کے حکم کی تعمیل کی اور جب صحیفوں کی نقل کا کام کمل ہو گیا تو صفرت عفید سے سے ان کو واپس کھید کے ۔

## جمع عثماني كاطريقه

جمع عمثانی میں مندر جہ ذیل طریقة اختیار کیا گیا۔

(۱) مصحف میں وہ چیز درج کی جائے جس کے قرآن ہونے کا قطعی یقین ہو اور جس کی صحت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہو اور وہ منسوخ التلاوت نہ ہو۔

(۲) ۔ چاروں صحابہ نے حضرت ابو بکر سکے نسخہ کو جو حضرت حفصہ کے پاس محفوظ تھا ، اصل قرار دیا تاکہ ان کا جمع کردہ قرآن حضرت ابو بکر سکے جمع کردہ صحیفوں کے بالکل مطابق ہو اور اس کے بارے میں کسی قسم کے شک و شبہ کی گنجائش باتی نہ رہے ۔

(٣) تمام سورتوں کو ترتیب کے ساتھ ایک بی مصحف میں لکھا جائے کے کونکہ حضرت ابو بکرسے نسخہ میں کسی ترتیب کے بغیر ہر سورت الگ الگ مکھی ہوئی تھی ۔

(٣) زائد لغات اور وجوہ كو حذف كركے صرف قريش كے لغت بر جمع فرمايا ـ اسى لئے قرآن كريم كے الفاظ بر نقطے اور اعراب ( زبر ، زبر ، پيش

ہمیں لگائے تاکہ اس کو تمام مواتر قرآتوں کے مطابق پڑھا جاسکے ، مثلاً نُنشِزُ ھا کو مسر ھا لکھا تاکہ اس کو نُنشِزُ ھا اور نَنسُرُ ھا دونوں طرح پڑھا جاسکے کونکہ دونوں قرآتیں صحح ہیں ۔ اس طرح اِن جَاءَ کُمُ فَاسِقٌ بِنَبَرُ فَتَبَیّنُوْا میں فَتَبَیّنُواکو عسسوا لکھا تاکہ اس کو فَتبَیّنُوااور فَتَثبَیْنُوا ( ثابت قدم رہو ) دونوں طرح پڑھا جاسکے ۔ اور فَتلَقیٰ آذم مِن تر بِد کلِمَاتِ کو عسلمی ادم مس رمه کلمات کھا تاکہ فَتلَقیٰ وفَتُلْقیٰ اور کُلِمَاتِ و کَلِمَاتُ دونوں طرح پڑھا جاسکے ۔ اور فَتلَقیٰ وفَتُلْقیٰ اور کُلِمَاتِ و کَلِمَاتُ دونوں طرح پڑھا جاسکے ( اتقان ۱۵۹/ ۱۲/ ۱) علوم القرآن از مولانا تقی عثانی ۱۸ مادم المرا العرفان العرفان المولانا تقی عثانی ۱۸۰ ، ۱۹۲ منازل العرفان ۱۳۹ ۔ ۱۳۰) ۔

مصحف کی فقول ۔ صرت عمان نے اس نے مرت شدہ مصحف کی ایک ہے ذائد نقلیں تیار کروا کر ایک ایک مصحف ، اسلامی ممالک کے ہر گوشے میں ارسال کر دیا اور حکم دیا کہ اس مصحف کے سوا جو صحیفے پہلے ہے موجود ہوں ان کو جلا دیا جائے تاکہ رسم الحظ ، مسلم قرانوں کے اجتماع اور سورتوں کی ترتیب کے اعتبار ہے تمام مصاحف یکساں ہو جائیں اور ان میں کوئی اور اختلاف باقی نہ رہے ۔ حضرت عمان نے مصحف کے جو نیخ اطراف ملک میں جمجوائے تھے ان کی تعداد کے بارے میں اختلاف ہیں مصحف کے جو نیخ اطراف ملک میں جمجوائے تھے ان کی تعداد کے بارے میں اختلاف میں اختلاف کہ اکثر علماء کا خیال ہے کہ حضرت عمان نے قرآن کریم کے چار نیخ مرتب کروائے تھے ان میں میں ایک لین پاس رکھ لیا تھا ۔ بعض ان میں میں ایک لین پاس رکھ لیا تھا ۔ بعض علماء کا خیال ہے کہ آپ نے سات نیخ لکھوائے تھے اور ایک لین پاس رکھ لیا تھا ۔ بعض علماء کا خیال ہے کہ آپ نے سات نیخ لکھوائے تھے جو کوفہ ، بھرہ ، شام ، مکہ ، یمن اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لین پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔ اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لینے پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔ اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لینے پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔ اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لینے پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔ اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لینے پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔ اور بحرین بمجوائے تھے اور ایک لینے پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔

بہر حال عثمانی مصاحف کی صحیح تعداد جو بھی ہو وہ سب کے سب قرآن پر مشتمل تھے ۔ ان میں ایک سو چودہ سور تیں تھیں اور نقطے اور اعراب نہ تھے اور سور تیں تھیں اور نقطے اور اعراب نہ تھے اور سور توں کے نام بھی مرقوم نہ تھے ۔ تمام مصاحف ، شروح ، اور تفاسیر سے خالی اور صرف قرآنی الفاظ پر مشتمل تھے ۔

آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد صحابہ کرام کے پاس اپنے لکھے

ہوئے ذاتی مصحف خاصی تعداد میں موجود تھے۔ ان میں ہے دو مصحف بہت مشہور سے ۔ ایک مصحف اُبِنَ بن کعب اور دوسرا مصحف عبداللہ اُ بن مسعود ، یہ دونوں حضرات جلیل القدر اور فاضل صحابہ میں شمار ہوتے تھے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جن چار صحابہ سے قرآن سکیصنے کا حکم دیا تھا یہ دونوں حضرات ان میں شامل تھے ۔ مخاری شریف کی ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ چار صحابہ سے قرآن سکیصو بخاری شریف کی ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ چار صحابہ سے قرآن سکیصو بعنی ، عبداللہ اُ بن مسعود سے ، سالم ، مولی ابی حذیفہ سے ، معاذ اُ بن جبل سے اور اُبی آب کی مصحاف بھی شہرت میں کعب سے ۔ حضرت ابو موسی اشعری اور مقداد مقداد میں عمرو کے مصحاف بھی شہرت میں مذکورہ بالا دونوں مصاحف کے لگ بھگ تھے۔

صفرت عمان کے ان تمام نسخ بائے قرآن کو جلانے کا جو حکم دیا تھا وہ حکمت و مصلحت پر جنی تھا۔ اگر ایسا نہ کیا جاتا تو ان مصاحف کا وجود است میں مزید افتراق اور انتظار کا سبب بن سکتا تھا۔ اور جس قدر عبد رسالت ہے دوری ہوتی جاتی ای قدر ان کا طر ر (نقصان) بھی بڑھتا جاتا۔ پتانچ لوگوں نے صفرت عمان کے اس اقدام کو بڑی وقعت اور قدر کی نگاہ ہے دیکھا۔ البتہ صفرت عبداًللہ بن مسعود نے جن کے پاس ابنا ایک ذاتی مصحف تھا اس کو بظاہر لبند نہ کیا اور اپنا مصحف جلانے ہے انکار کر دیا ، ابنا ایک ذاتی مصحف تھا اس کو بظاہر لبند نہ کیا اور اپنا مصحف جلانے ہے انکار کر دیا ، مشق ہو گئے جو دراصل بوری است کی رائے تھی جس کے نتیجہ میں است کی شیرازہ بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا بمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جہاں تک قرآن کے بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا بمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جہاں تک قرآن کے مفرد سور کی نوازہ کی بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا بمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جہاں تک قرآن کے مفرت عمان کے کو یہ بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا بمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جہاں تک قرآن کے بارے میں بھلائی کے موا کچے نہ ہو۔ بغدا آپ نے مصاحف کے بارے میں جو کچے کیا وہ بارے میں بھلائی کے موا کچے نہ ہو۔ بغدا آپ نے مصاحف کے بارے میں جو کچے کیا وہ بمارے مشورہ کے مطابق اور بماری موجودگی میں کیا۔ صفرت عمان کی جگہ میں مسند خلافت پر ممکن ہو تا تو مصاحف کے ساتھ وہی سلوک کرتا جو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی سلوک کرتا جو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی سلوک کرتا جو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی سلوک کرتا جو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی سلوک کرتا جو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی السوک کرتا ہو حضرت عمان کے کیا ( ماخوذ از علوم القرآن از صبی صافی کے ساتھ وہی کیا استحداد کیا استحداد کیا ا

### اسباب نزول

ائم مفرین کی اصطلاح میں قرآن کریم سے تعلق رکھنے والے ان واقعات کو شانِ نزول یا اسبابِ نزول کہا جاتا ہے جو بعض آیتوں کے نزول کے وقت پیش آئے ۔ ای طرح شان نزول یا اسباب نزول میں وہ آیتیں بھی شامل ہیں جو کسی سوال کے جواب میں نازل ہوئیں اس لھاظ سے قرآنِ کریم کی آیتیں دو طرح کی ہیں ۔

(۱) وہ آیات جو اسبابِ نزول سے متعلق ہیں ۔ اگر ان آیات کے اسبابِ نزول کا علم ند ہو تو ان کی صحح تفسیر معلوم نہیں ہو سکتی ۔

(۲) وہ آیات جن کا اسباب نزول سے کچے تعلق نہیں ۔ قرآنِ کریم کا بیشتر صہ ایسی آیات پرمشمل ہے جو نہ تو کسی واقعہ یا سوال کے جواب میں نازل ہوئیں اور نہ ان میں کسی چیز کا حکم مذکور ہے ۔ بلکہ یہ آیات مندرجہ ذیل مضامین سے تعلق رکھتی ہیں ۔

( الف ) ان میں سابقة انبیاء اور سابقة امتوں کے حالات و واقعات کا بیان ہے ۔

( ب) گزشته زمانے کے واقعات بر مشمل میں ۔

(ج) مستقبل میں پیش آنے والے واقعات کا ذکر ہے۔

(د) قیامت کا حال بیان کیا گیا ہے۔

(ھ) عذاب و ثواب كا ذكر ہے ۔

اسباب نزول کی اہمیت ۔ قرآن کریم کی تفییر کے لئے اسباب نزول کا علم بہایت طروری ہے اور اس کے بے شمار فوائد ہیں ۔ اگر سبب نزول سلصنے نہ ہو تو بعض اوقات آیت کا سمج مفہوم مجے میں بہیں آتا ۔ قرآن کریم میں متعدد الیے مقامات ہیں جہاں کسی خاص واقعہ کی طرف مختصر اشارہ کیا گیا ہے اور جب تک وہ واقعہ بوری طرح سلصنے نہ ہو تو ان آیات کا مطلب مجے میں بہیں آسکتا ۔ لبذا اسباب نزول کی معرفت سے نہ مرف آیات کے صمح معانی مشفف ہو جاتے ہیں بلکہ ان کے مجھنے میں معرفت سے نہ مرف آیات کے صمح معانی مشفف ہو جاتے ہیں بلکہ ان کے مجھنے میں کسی قسم کا ابہام والحاق پیدا بہیں ہوتا ۔

الم واحدى فرماتے بين كه جب تك كسى آيت كا متعلقة واقعہ اور اس كا سبب

نزول معلوم نه ہو اس آیت کی تفسیر معلوم نہیں ہوسکتی ۔

ابن وقیق العید کہتے ہیں کہ اسبابِ نزول کا بیان قرآنِ کریم کے مطالب و معانی سے کے مطالب و معانی سے کھنے کا زبردست ذریعہ ہے ۔

علامہ زرکشی فرماتے ہیں کہ اسبابِ نزول جلنے سے احکام کی حکمتیں معلوم ہوتی ہیں اور یہ پتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ حکم کن حالات میں اور کیوں فرمایا ۔
امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ سبب نزول کی پبچان کسی آیت کے مجھنے میں مدد دیتی ہے کیونکہ سبب کے علم سے مُسبَت کا معلوم ہونا ایک فطری بات ہے ۔

# سبب نزول کی چند مثالیں

ا ـ لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا
 طَعِمُوا إِذا مَا التَّقُوا وَالْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحٰتِ - الده ٩٣ -

جو لوگ مومن ہیں اور انہوں نے نیک کام کئے ۔ ان پر اس میں کوئی گناہ نہیں جو وہ وہلے کھا چکے جبکہ انہوں نے پر بمیز کیا اور ایمان لائے اور نیک عمل کئے ۔

اس آیت کے ظاہری الفاظ کو دیکھ کر کہا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں کے لئے کی چیز کا کھانا پینا حرام نہیں ۔ اگر کسی کے دل میں ایمان اور اللہ تعالیٰ کا خوف ہو اور اس کے اعمال نیک ہوں تو وہ جو چاہے کھا پی سکتا ہے ۔ اس سے عام آدمی تو کیا بعض صحابہ کو بھی غلط قبمی ہوئی اور انہوں نے ایک موقع پر اس آیت سے استدلال کر کے حضرت کمرے سامنے خیال ظاہر کیا کہ شراب پینے والا اگر مامنی میں نیک عمل کرتا رہا ہو اور اس کی عام زندگی نیکیوں میں گزر رہی ہو تو اس پر حد (شرعی سزا) نہیں ہے ۔ بعد میں حضرت عبداللہ بن عباس نے اس آیت کے شان نزول کے حوالہ سے ان کی اس غلط فہمی کو دور کیا ۔

اس آیت کا پس منظر یعنی شان نزول یہ ہے کہ شراب و قمار کی حرمت نازل ہوئا جو ہونے کے بعد بعض صحابہ نے یہ سوال کیا کہ ہمارے ان بھائیوں کا کیا حال ہوگا جو شراب و قمار کی حرمت نازل ہونے سے فہلے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرتے ہوئے یا اپنی طبعی موت سے وفات پاگئے اور اپنی زندگی میں شراب نوشی اور قمار بازی کے

مرتکب ہوئے ۔ اس کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی کہ جن مومنوں نے حرمت کا حکم نازل ہوئی کہ جن مومنوں نے حرمت کا حکم نازل ہوئے عداب نہیں ہوگا بھا یا ان پر کوئی عذاب نہیں ہوگا بھر طیکہ وہ مومن ہوں اور دوسرے شرعی احکام کے پابند رہے ہوں ۔

٢ ـ فَإِذَ اقَضَيْتُمْ مَّنَا سِكَكُمْ فَاذَ كُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ اٰبَاءَكُمْ (بقر ٢٠) ـ

پھر جب تم لینے جے کے اعمال بورے کر حکو تو اللہ تعالیٰ کو یاد کرو جسے لینے باپ دادا کو یاد کرتے تھے۔

اس آیت کا مطلب بھی سبب نزول کے بغیر سمجھ میں مہیں آسکتا بہاں مزدلفہ کے وقوف کا ذکر ہے ۔ مشرکین عرب کا معمول تھا کہ وہ ارکان جج سے فارغ ہونے کے بعد یہاں لینے لینے اباء و اجداد کے مفاخر اور کارنامے بیان کیا کرتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہاں لینے آباد اجداد کی بڑائیاں بیان کرنے کے بجائے اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا کرو۔

٣ ـ يَا آيَتُهَا النَّذِيْنَ الْمَنْوُا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُولَا وَٱنْتُمْ سُكَارَى حَتَىٰ تَعْلَمُوا مَاتَقُولُونَ ـ (النساء٣٣) ـ

اے ایمان والوں تم نشے کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ مہاں تک کے تم مجھنے لگو جو تم کہتے ہو۔

اس آیت کے سبب نزول میں صفرت علی کے مردی ہے کہ شراب حرام ہونے سے چہلے ایک مرتبہ حضرت عبدالر جمن بن عوف نے کچھ صحابہ کو کھانے پر مدعو کیا ۔ کھانے کے بعد شراب پی گئی اور پھر نماز کا وقت آگیا تو ایک صحابی نے نماز پڑھائی اور نشہ کی وجہ سے قرآنِ کریم کی تلاوت میں غلط سلط پڑھ دیا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ اگر یہ واقعہ سلمنے نہ ہو تو یہ بات مجھ میں نہیں آتی کہ نشہ کی حالت میں نماز کے قریب نہ جانے سے کیا مراد ہے کیونکہ شراب تو بالکل حرام ہے ۔

٣ ـ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَلَا مِنْ شَعَالِبُرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ الْمِيْتَ الْبَيْتَ الْمِيَّالَ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ الْمِيْتَ الْمِيَّالَ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ الْمِيَّالَ اللهِ مَا ( بقر لا ١٥٨ ) ـ المِعْتَامُرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ إِنْ يَتَطَّوَّفُ بِهِمَا ( بقر لا ١٥٨ ) ـ

بیشک صَفَا اور مَرْوَهُ الله تعالیٰ کی نشانیوں میں سے ہیں پی جو شخص ست الله کا

ج كرے يا عمره كرے تو اس ير ان دونوں يعنى صفا مروه كے درميان چكر لگانے ميں كوئى گناه مبيں ۔

یہاں بھی سبب نزول کے بغیر صحح مطلب ہمیں کھا جاسکنا کیونکہ اس آیت ابظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ آج یا عمرہ کے دوران صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرنا صرف جائز ہے فرض یا واجب نہیں ۔ حضرت عردہ بن زبیر اس غلط فہمی میں بتا تھے۔ چنانی حضرت عائشہ نے انہیں بتایا کہ زمانہ جاہلیت میں ان پہاڑوں پر دوبت رکھے ہوئے تھے ۔ ان میں سے ایک کا نام اساف اور دوسرے کا نام ناتلہ تھا ، اس لئے صحابہ کرام کو شبہ ہوا کہ کمیں ان بتوں کی وجہ سے ان پہاڑوں کے درمیان سعی کرنا ناجائز نہ ہوگیا ہو۔ان کے اس شبہ کو دور کرنے کے لئے یہ آیت نازل ہوئی ۔

۵ ـ وَلِلّٰهِ الْمُشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَايَنْمَا تُوَ لُّوا فَثُمَّ وَجُهُ اللّٰهِ
 (بقر۱۱۵۱) ـ

اور مشرق و مغرب تو الله تعالیٰ بی کے بیں پس تم جدهر رخ کرلو اس طرف الله تعالیٰ کا رخ ( سامنا ) ہے ۔

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ نماز میں کسی خاص سمت رخ کرنے کی صرورت ہمیں بلکہ مشرق و مغرب سب اللہ تعالیٰ کے ہیں اور وہ ہر سمت میں موجود ہے اس لئے نماز میں کسی طرف بھی رخ کیا جاسکتا ہے ، حالانکہ یہ بات بالکل غلط ہے ۔ صفرت عبداللہ بن عباسؓ فرماتے ہیں کہ اس آیت کے نزول کا سبب یہ ہے کہ جب مسلمانوں کا قبلہ بیت المقدس سے بیت اللہ کی طرف تبدیل ہوا تو یہودیوں نے اس پر اعتراض کیا کہ مسلمانوں نے لینے وہیلے قبلہ کو کیوں تبدیل کرلیا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی کہ تمام سمتیں اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی ہیں اور اللہ تعالیٰ ہر طرف موجود ہے ۔ اس لئے وہ جس طرف رخ کرنے کا حکم دے وہ عی صحیح ہے ۔ کسی سمت کی کوئی اہمیت نہیں ، اصل چیز طرف رخ کرنے کا حکم دے وہ عن اللہ تعالیٰ ہے اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل ہے (اتفاق ۵۰ – ۲۷) ، ا ۔ علوم القرآن از مولانا تقی عثمانیٰ ۲۷ – ۲۸) ، ا ۔ علوم القرآن از مولانا تقی عثمانیٰ ۲۲ – ۲۸) ،

## باب ہفتم

تفسیر قرآن کے ماخذ

ماخذ سے مراد وہ ذرائع ہیں جن کی مدد سے قرآنِ کریم کی کسی آیت کی تفسیر معلوم کی جاسکتی ہے۔

قرآنِ کریم کی آیات دو قسم کی ہیں۔ ایک تو وہ جو بالکل واضح اور عام فہم اور اتنی آسان ہیں کہ کوئی بھی عربی زبان جلنے والا ان کو پڑھ کر ان کا مطلب فورآ سمجھ لیتا ہے ایسی آیتوں کے لئے عقل سلیم اور عربی لغت میں مہارت کے سواء کسی اور چیز کی ضرورت نہیں۔

دوسری قسم کی آیات وہ ہیں جن میں کوئی احمال یا ابہام پایا جاتا ہے یا ان کو کھھنے کے لئے ان کے بورے پس منظر کو جلننے کی ضرورت ہے یا ان سے دقیق فقہی مسائل وغیرہ مستنبط ہوتے ہیں ۔ الیبی آیتوں کی تفسیر کے لئے محض زبان دانی اور عقل سلیم کافی مہیں بلکہ اس کے لئے مندر جہ ذیل چھ ماخذ ہیں ۔

(۱) قرآنِ كريم كى دوسرى آيات (۲) احاديثِ نبويه (۳) صحابه عرام ك اقوال (۳) تابعين كے اقوال (۵) لغتِ عرب (۲) عقلِ سليم -

قرآن كريم - تفسيرِ قرآن كاسب في بهترين اور صحيح ماخذ خود قرآنِ كريم ہے ، جس ميں اليے بہت سے مواقع بيں كه ايك جگه كوئى بات مبهم اور غير واضح انداز ميں كها كئى ہے اور دوسرے مقام بر اس ابهام كو دور كر ديا گيا ہے - مثلاً سورة بقرہ ميں ارشاد

فَتَلَقَی اُدُمُ مِنُ رَّ بِنِمَ کَلِمْتِ فَتَابَ عَلَیْهِ ۔ بقرہ ۳۷ ۔ پس آدم (علیہ السلام) نے لینے رب سے کچھ کلمات سکھ لئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول فرمالی ۔

یہاں یہ نہیں بتایا گیا کہ وہ کلمات کیا تھے ۔ پھر سورہ اعراف میں ان کلمات کی

وضاحت فرمادی گئی ۔ چتائچہ ارشاد ہے ۔

قَالاً رُبَّنا ظُلَمْنَا اَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرُلَنا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ـ الراف ٢٣ -

ان دونوں آدم و حوا نے کما کہ اے ہمارے پروردگار ہم نے لینے اور ظلم کیا ہے ۔ اگر تونے ہماری مغفرت نہ کی اور ہم پر رحم نہ فرمایا تو ہم ضرور نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے ۔

ای طرح ایک جگه ارشاد ہے۔

يُاآيَهُا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقُو اللهُ وَكُونُواْمَعَ الصَّدِقِينَ - توب

اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ ہے ڈرو اور سچے لوگوں کے ساتھ ہو جاؤ۔ اس آیت میں یہ نہیں بتایا گیا کہ سچے لوگ کون ہیں ۔ مگر دوسری آیت میں اس کی تشریح فرمادی گئی ۔ چنامخیہ ارشاد ہے ۔

لَيْسَ الْبِرَّانُ تُولُواْ وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ
وَلْكِنَّ الْبِرَّمَنُ الْمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْالْجِرِوَ الْمُلْبِكُهُ
وَالْكِتْبِ وَالنَّبِينَ عَ وَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِهِ ذَوِى
الْقُرُبِي وَالْيَتْمِي وَالْمُسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيلِ وَالشَّالِلِينَ
وَفِي الرَّقَابِ عَ وَاقَامَ الصَّلُولَا وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْمُوفُونَ
بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوْا عَ وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ
وَ حِينَ الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ
وَ حِينَ الْبَاسِ مَ أُولَئِكَ النَّهُ فِي صَدَقُوا \_ وَاولَنْكَ مُمُ
الْمُتَقَوِّنَ \_ بَرِهُ ، ، ا

اس میں کوئی نیکی بہیں کہ تم اپنا مند مشرق یا مغرب کی طرف کر لو بلکہ اصل نیکی تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے ، روزِ آخرت پر اور فرشتوں پر اور (آسمانی) کتابوں پر اور پیغمبروں پر ایمان لائے اور اللہ تعالیٰ کی محبت میں رشتہ داروں کو اور یتیموں کو اور مسكينوں كو اور مسافروں كو اور سوال كرنے والوں كو اور فلاموں اور قيديوں كو) آزاد كرانے ميں مال خرچ كرے اور نماز قائم كرے اور زكوہ ادا كرے - اور وہ لوگ عبد كرنے كے بعد لينے عبد كو بورا كرتے ہوں اور تنگدستى ، اور بيمارى اور جنگ كے وقت صبر كرتے ہوں اور تنگدستى ، اور بيمارى اور جنگ كے وقت صبر كرتے ہوں - يہى لوگ سے اور يہى لوگ متنى يعنى اللہ تعالىٰ سے درنے والے بيں -

اس آیت میں یہ بات واضح کر دی گئی کہ جن لوگوں میں مذکورہ بالا صفات پائی جائیں وہی صادقین اور متقی ہیں ۔ قرآن کریم میں اس قسم کی بہت سی آیات ہیں کہ ایک مقام پر تو مجمل بیان ہے مگر دوسرے موقع پر اس کی تفسیر و تشریح موجود ہے ۔ تفسیر قرآن بالقرآن کی ایک شکل یہ بھی ہے کہ کوئی بات ایک قرائت میں تو مبہم ہوتی ہے مگر دوسری قرائت میں اس کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ مثلاً

فَاغْسِلُوَ اوُجُوْهَكُمْ وَ اَيُدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَ الْمُسَكُّمُ الْمَ الْمَرَافِقِ وَ الْمُسَكُّمُ الْمَ الْكَغْبَيْنِ طَائده ٢ - الْمُسَكُّمُ الْبَي الْكَغْبَيْنِ طَائده ٢ - لِي تَم لَيْ جَرُول اور باتقول كو كمنيول تك دهو لو اور لين مرول كا مسح كر لو اور فخول تك لين يادَل دهولو -

ایک قرأت میں وَارْ جُلِکُمْ آیا ہے جس کے معنی یہ بھی ہوسکتے ہیں کہ تم لینے سروں اور پاؤں کا مسح کر لو مگر وَارْ جَلکُمْ والی قرائت نے اس کو واضح کر دیا کہ اس آیت میں پاؤں دھونے ہی کا حکم ہے ۔ اور وَارْ جَلکُمْ والی قرأت میں جو مسح کرنے کا ترجمہ ہو سکتا ہے وہ یہاں مراد مہیں ۔

تیسری صورت یہ ہے کہ جس آیت کی تفسیر مطلوب ہے خود اس کے سیاق و سباق پر غور کیا جائے ۔ اس طرح اکثر حل طلب مسئلہ کی تشریح ہو جاتی ہے مثلاً

وَإِذَا سَالَتُمُوَّهُنَّ مُتَاعاً فَسَنَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ . المزاب ۵۳ - المزاب ۵۳ - المزاب ۵۳ - المزاب ۵۳ - الدواج مطهرات سے کوئی چیز مانگو تو ان اور ( اے مسلمانو) جب تم ازواج مطہرات سے کوئی چیز مانگو تو ان

#### ے روے کے بچے سے طلب کرو۔

بعض لوگوں نے اس سے یہ سجھ لیا کہ یہ حکم صرف ازواجِ مطہرات کے لئے ہے حالانکہ اگلے جملے سے یہ بات واضح ہے کہ اس کا اطلاق تمام عورتوں پر ہوتا ہے ۔

ذلیکٹم اَطُھرُ لِقُلُو بِکُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ما احزاب ۵۳ ۔

یہ طریقہ تمہارے دلوں کے لئے بھی اور ان کے دلوں کے لئے بھی زیادہ پاکیزگی کا باعث ہے ۔

زیادہ پاکیزگی کا باعث ہے ۔

ظاہر ہے کہ داوں کی پاکیزگی صرف ازواجِ مطہرات ہی کے لئے مطلوب نہیں بلکہ تمام مسلمان عورتوں کے لئے مطلوب ہے اس لئے اس حکم کو صرف ازواج مطہرات کے لئے مخصوص کرنا درست نہیں ۔ اس طرح بہت سی آیات کے سیاق و سباق میں غور کرنے سے تفسیر کے بہت سے حل طلب مسائل کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ ( ماخوذ از علوم القرآن مؤلفہ مولانا تقی عثمانی ۔ ۳۲۸ - ۳۳۳)۔

> رَبَّناً وَابْعَثُ فِيهِمْ رَسُولا مَّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ ايْتُكِ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ ـ لِقره ١٣٩ ـ

> اے ہمارے پروردگار! ان لوگوں میں خود ان ہی میں سے ایک رسول بھیج جو انہیں تیری آیتیں پڑھ کر سنائے اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کا تزکیہ کرے ۔

كُمَا اَرُسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا تَبْنُكُمْ يَتُلُوا عَلَيْكُمُ ايْتِنَا وَيُعَلِّمُكُمُ ايْتِنَا وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ مَالُمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ . لِمَ ١٥١ -

جس طرح ہم نے ہمارے اندر ہم میں سے ایک رسول بھیجا جو ہمبیں ہماری آیتیں پڑھ کر ساتا ہے اور ہمبارا تزکید کرتا ہے اور ہمبیں کتاب وحکمت کی تعلیم دیتا ہے اور ہمبیں ان باتوں کی تعلیم دیتا ہے جو تم نہیں جلنتے ۔

ان آیات سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دنیا میں مبعوث فرمانے کا مقصد ہی یہ تھا کہ آپ اہل دنیا کو قرآن کریم کی ہدایات اور اس کے اسرار و معارف سے آگاہ کریں اور ان کو قرآن کریم کی تعلیمات کے مطابق زندگی گزارنے کے طریقے سکھائیں ۔ اس لئے آپ کی تعلیمات تفسیرِ قرآن کا اہم ترین ماخذ ہیں ویے بھی کسی آسمانی کتاب کی صحیح تشریح و تفسیر اس سے بہتر کون کرسکتا ہے جس پر وہ کتاب نازل ہوئی ہے ۔

اگر کمی فن کو حاصل کرنے یا کمی کتاب کو تجھنے کے لئے محض زبان کا جان لینا کافی ہوتا تو دنیا کے تمام علوم و فنون اس شخص کو حاصل ہو جاتے جو ان علوم و فنون کی زبان جانتا مگر واقعتاً الیما نہیں ہے ۔ بڑے بڑے علوم و فنون تو ایک طرف، معمولی فنون کے تجھنے کے لئے بھی محض زبان دانی کافی نہیں بلکہ اساد کی ضرورت ہوتی ہے ۔ جس طرح انگریزی زبان میں مہارت پیدا کر لینے اور ڈاکٹری یا انجیئرنگ کی کتابوں کا مطالعہ کمی شخص کو ڈاکٹر یا انجیئر نہیں بنا دیتا اور اساد سے سکھے بغیر محض کتاب کو پڑھکر کوئی شخص لوبار ، بڑھئی ، درزی یا باورچی نہیں بن جاتا اس طرح محض عربی زبان پر عبور حاصل کر لینے سے کوئی شخص معارفِ قرآن کا ماہر نہیں بن سکتا ۔ اگر ایسا ہوتا تو عبد رسالت میں ابو جبل ، ابو ہمب اور عتبہ جیبے لوگ جو عربی زبان و ادب میں مہارت رکھتے تھے ، قرآنِ کریم کے ماہر تجھے جاتے ۔ لہذا قرآنی تعلیات اور معارف و امراد کا صحیح علم صرف آنحضرت صلی الله علیہ وسلم ہی کے ذریعہ حاصل ہو سکتا ہے ۔ میں مہارت رکھتے علم صرف آنحضرت صلی الله علیہ وسلم ہی کے ذریعہ حاصل ہو سکتا ہے ۔ اس لئے قرآنِ کریم نے آپ کو دنیا میں بھینے کا ایک مقصد یہ قرار دیا کہ آپ قرآن کریم کے معانی و احکام کو تشریح کر کے بیان فرمائیں ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَ اَنْزُلْنَا اِلَيْکَ الَّذِکُرَ لِتُنبَيِّنُ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَيُحِمْ الْحُل ٣٣ ـ

اور ہم نے آپ پر قرآن کریم اس لئے اتارا تاکہ آپ لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ آیات کے مطلب وضاحت سے بیان فرمائیں ۔ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ آیات کے مطلب وضاحت سے بیان فرمائیں ۔ ( بادی اعظم ۱۹۹ ) ۔

آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مجھے قرآن بھی دیا گیا ہے اور اس کے مثل ایک اور چیز بھی دی گئی ہے ۔ اس سے مراد سنت ہے ۔ جس طرح قرآنِ کریم بذریعہ وی نازل ہوا اس طرح حدیث رسول بھی وی خداوندی ہے ، مگر قرآنِ کریم وی متلو ہے اور حدیث رسول وی غیر متلو ہے ۔

وی متلو ہے اور حدیثِ رسول وی غیر متلو ہے ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاذ کو یمن کی جانب بھیجا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے دریافت فرمایا کہ حکم کس طرح دو گے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ کتاب اللہ سے ۔ پر آپ نے فرمایا کہ اگر اس میں نہ پاؤ تو ۔ حضرت مُعاذ نے عرض کیا کہ سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اگر اس میں نہ پاؤ تو ۔ انہوں نے عرض کیا کہ اب اجہاد کروں گا ۔ یہ جواب سنکر آنحضرت صلی میں نہ پاؤ تو ۔ انہوں نے عرض کیا کہ اب اجہاد کروں گا ۔ یہ جواب سنکر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر ہاتھ رکھ کر فرمایا کہ خدا کا شکر ہے کہ اس نے لینے اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر ہاتھ رکھ کر فرمایا کہ خدا کا شکر ہے کہ اس نے لینے اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر ہاتھ رکھ کر فرمایا کہ خدا کا شکر ہے کہ اس نے لینے اللہ علیہ وسلم نے اس چیز کی توفیق دی جو اس کے نبی کو پسند ہے ۔ ( مسند احمد ) ۔

پی قرآن کریم کی تفسیر پہلے خود قرآنِ کریم سے اور پھر حدیث سے کرنی چاہئے۔ اگر کسی آیت کی تفسیر قرآن و حدیث دونوں میں ند مطے تو پھر صحابہ کرام کے اقوال کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ کیونکہ وہ قرآن کی تفسیر کو بہت زیادہ جانتے تھے۔

احادیث کے موجودہ ذخیرے میں صحیح اور ضعیف و موضوع ہر طرح کی روایتیں ملتی ہیں ۔ لہذا ان سے محمیک استفادہ وہی شخص کرسکتا ہے جو علم حدیث اور اس کے متعلقات پر ماہرانہ نگاہ رکھتا ہو اور جے صحیح و سقیم روایات کو پر کھنے کے اصول معلوم ہوں ۔ ( ابن کثیر ۱۳/۱) ۔

۳ ـ اقوال صحابه

صحاب کرام نے قرآن کریم کی تعلیم اس کی تفییر اور اس کے متعلقات کو براہ راست آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے حاصل کیا ان میں سے بعض صحابہ نے تو اپنی زندگیاں

ای کے لئے وقف کی ہوئی تھیں ۔ یہ لوگ الل زبان بھی تھے، نزولِ قرآن کے بورے ماحول سے باخبر ہی نہ تھے بلکہ اس سے عملا گزر رہے تھے اور ایک ایک آیت کے بورے بورے پی منظر کو اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے ، پھر بھی انہوں نے اپنی زبان دانی پر بھروسہ منہیں کیا بلکہ قرآنِ کریم کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سبقاً سبقاً پڑھا ۔ صرت عبداللہ بن مسعود فرماتے ہیں کہ اگر میں یہ جانتا کہ کتاب اللہ کے علم میں کوئی بھے سے بڑھا ہوا ہے اور میں کسی طرح وہاں تک پہنے بھی سکتا ہوں تو صرور وہاں پہنے کر اسے آپ کو اس کی شاگردی میں پیش کرتا ۔

مسند المد میں حضرت انس کے مروی ہے کہ جب کوئی شخص سورۂ الر مران پڑھ لیتا تو ہماری نگاہوں میں وہ بہت قابل احترام ہوجاتا تھا۔ موطاءامام مالک میں روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر آٹھ سال تک صرف سورۂ بقرہ یاد کرتے رہے ۔ ظاہر ہے کہ حضرت ابن عمر کا حافظہ ایسا کزور نہ تھا کہ سورۂ بقرہ کے محض الفاظ رہے ۔ ظاہر ہے کہ حضرت ابن عمر کا حافظہ ایسا کزور نہ تھا کہ سورۂ بقرہ کے محض الفاظ یاد کرنے یاد کرنے میں ان کو آٹھ برس لگ گئے ۔ بقینا اس مدت میں وہ قرآنی الفاظ کو یاد کرنے ساتھ ساتھ اس کی تفسر اور جملہ متعلقات کا علم حاصل کررہے تھے۔

آنحضرت ملی الله علیہ وسلم نے حضرت عبدالله الله علیہ دعا فرمائی متی کہ اے الله امہیں دین کی مجھے اور قرآن کی تفسیر کا علم عطا فرما ۔ حضرت عبدالله الله معدود ، حضرت عبدالله الله معدود ، حضرت عبدالله الله عبال کے بارے میں فرمایا کرتے تھے کہ حضرت عبدالله الله عبال قرآن کریم کے بہترین ترجمان بیں ۔ حضرت عبدالله الله بن عبال ، حضرت عبدالله بن مسعود کی وفات کے بعد ۳۹ برس تک زندہ رہے ۔ اندازہ کیجے کہ اس مدت میں مسعود کی وفات کے بعد ۳۹ برس تک زندہ رہے ۔ اندازہ کیجے کہ اس مدت میں حضرت عبدالله الله علیہ وسلم کی احادیث کے علم میں کس قدر ترقی ہوئی ہوگی ۔ چنای رسول اکرم ملی الله علیہ وسلم کی احادیث کے بعد ان صحابہ کرام کے اقوال جنہوں نے اس محنت و جانفشانی سے قرآن کریم کی تفسیر سکیمی تھی ، تفسیر قرآن کا ایک ایم ماخذ ہیں ۔ اس سلسلے میں چند امور کا پیش نظر رکھنا ضروری ہے ۔

(۱) صحابہ کرام کے تفسیری اقوال میں صحیح اور سقیم ہر طرح کی روایتیں ملتی ہیں لہذا ان کی بنیاد پر کوئی فیصلہ کرنے سے پہلے اصول حدیث کے مطابق ان کی جانج پڑتال ضروری ہے ۔

(۱) صمابہ کرام کے اقوال اس وقت جمت ہو گئے جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی آیت کی کوئی صریح تفسیر مستند طریقہ سے ثابت نہ ہو۔ (٣) اگر کسی صحابی کا قول آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی بیان کی ہوئی تفسیر کے معارض ہو تو وہ قابل قبول نہیں ۔
(٣) اگر کسی آیت کی تفسیر آنحضرت صلی الله علیه وسلم سے مستند طریقہ پر منقول نہ ہو اور صحابہ کرام کی بیان کی ہوئی تفسیر میں بھی کوئی اختلاف نہ ہو تو صحابہ کے اقوال کو اختیار کیا جائے ۔
(۵) اگر صحابہ کرام کی بیان کردہ تفسیروں میں اختلاف ہو اور ان میں تطبیق ہو تو اس پر عمل کیا جائے گا ۔
اگر اختلاف ناقابل تطبیق ہو تو اس صورت میں ایک مجہد جس قول کو دلائل کے لحاظ سے زیادہ مفہوط پائے اسے اختیار کرسکتا ہے (علوم القران از مولانا تقی عثمانی ، ۱۸ سهر ۱۳۰۰، ۱۳۳۰، ابن کثیر ۳، ۲ / ۱) ۔

۳ \_ تابعین کے اقوال \_ تابعین سے مراد وہ صرات ہیں جنوں نے صحابہ كرام سے علم حاصل كيا اگر تابعي كوئي تفسير كسي صحابي سے نقل كرے تو اس كا حكم وہي ب جو صحابه و کرام کی تفسیر کا ہے یعنی وہ اس وقت جت ہے جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی آیت کی تفسیر مستند طریعۃ سے ثابت نہ ہو یا صحابی کا قول آپ کی بیان کی ہوئی تفسیر کے معارض نہ ہو ۔ اگر تابعی اپنا قول بیان کرے اور اس قول کے خلاف کسی دوسرے تابعی کا قول موجود ہو تو تابعی کا قول مجت مہیں ہوگا۔ الیی صورت میں آیت كى تفسير كے لئے خود قرآن كريم ، احاديث نبويه ، اقوال صحابه ، لغتِ عرب اور دوسرے شرى دلائل پر غور كرنے كے بعد كوئى فيصله كيا جائيگا ۔ اگر تابعين كے درميان كسى ق كا اختلاف نه بو تو اس صورت مين بلاشبه ان كى تفسير جحت اور واجب الا تباع بوگ کیونکہ ان لوگوں نے جن حضرات سے قرآن کریم سکھا انہوں نے قرآنی علوم براہ راست أنحضرت صلى الله عليه وسلم سے حاصل كئے تھے - حضرت عبد الرحمٰ سلى تابعي فرماتے بیں کہ ہم نے جن حضرات سے قرآن سکھا وہ ہم سے فرمایا کرتے تھے کہ ہم نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے پڑھا ۔ جب تك بم دس آيتوں كا علم و عمل أنحضرت صلى الله عليه وسلم سے نه سکھ ليتے آگے نہيں بڑھتے تھے ۔ حضرت مجابدٌ فرماتے ہيں كه ميں نے تین مرتبہ اول سے آخر تک حضرت عبدالله "بن عباس کے قرآن کریم سکھا اور مجھا، ایک ایک آیت کو بوچے بوچے کر اور مجھ مجھ کر پڑھا ۔ حضرت ابن ابی ملیکہ فرماتے ہیں کہ خود میں نے حضرت مجابد کو دیکھا کہ کتاب قلم دوات لیکر حضرت ابن عباس کے پاس پہنچا کرتے اور قرآن کریم کی تفسیر دریافت کرکے اس میں بخریر فرماتے تھے۔ انہوں نے بہنچا کرتے اور قرآن کی تفسیر اس طرح نقل کی ۔ حضرت سفیان ٹوری فرماتے تھے کہ مجابد کسی آیت کی تفسیر کردیں تو بھر اس کی ٹول (چھان بین) کرنا ہے سود ہے۔ بس ان کی تفسیر کافی ہے۔ ( ابن کٹیر ۱/۵،۳ علوم القران از مولانا تقی عثمانی ۳۳۰ ۔ ۱۳۳۱ )۔

لی تا عرب می ادادیث بوید ، اقوالِ صحابہ و تابعین کے علاوہ لغت عرب کو بھی سلمنے رکھنا چاہیئے ، اس لئے کہ قرآنِ کریم علی زبان میں نازل ہوا ہے اور عربی زبان مہایت وسیع ہے اور اس کا ایک ایک لفظ عربی زبان مہایت وسیع ہے اور اس کا ایک ایک لفظ کئی کئی معنوں میں استعمال ہوتا ہے ۔ اس طرح ایک ایک بجلے کے کئی کئی معنی ہوسکتے ہیں ۔ حضرت مجابد فرماتے ہیں کہ کسی الیے شخص کے لئے جو اللہ تعالیٰ اور روز قیامت پر ایمان رکھتا ہو یہ بات علال مہیں کہ جب تک وہ لغاتِ عرب کا عالم نہ ہو تی وقت تک کتاب اللہ کے بارے میں کچھ کلام کرے ۔ علم لغت کے ساتھ ساتھ علم غو اور علم صرف کا جاننا بھی ضروری ہے کیونکہ معنی کا تغیر و اختلاف ، الفاظ کے اعراب کے اختلاف ہے وابستہ ہے ، اس طرح علم صرف سے لفظوں کی بنا اور صیغوں کا علم عاصل ہوتا ہے ۔ ابن فارس کہتے ہیں کہ جس شخص سے تصریف کا علم فوت ہوگیا اس کے باتھ سے ایک بڑی عظیم الشان چیز جاتی رہی ۔ اس کے ساتھ بی علم اشتقاق کا جائنا میں ضروری ہے کیونکہ اگر اسم دو مختلف مادوں سے مشتق ہوگا تو وہ لینے مادوں کے مختف ہونے کے لحاظ سے الگ الگ ہوگا ۔

قرآن عرب کے محاورات کے مطابق نازل ہوا ہے لہذا جہاں قرآن و سنت یا اقوالِ صحابہ و تابعین میں کسی لفظ کی تفسیر موجود نہ ہو وہاں آیت کی وہ تفسیر کی جائے گی جو اہل عرب کے عام محاوروں میں عام طور پر مجھی جاتی ہو ۔ الیے مواقع پر عربی اشعارے استدلال کرکے کوئی الیے قلیل الاستعمال معنیٰ بیان کرنا بالکل غلط ہے جو لغت کی کتابوں میں تو لکھے ہوئے ہیں مگر عام بول چال اور محاورے میں استعمال نہیں ہوتے (علوم القران از مولانا تقی عثمانی ۔ ۱۳۲ ۔ ۱۳۲۳ اتقان ۲۲۰، ۲۲۳، ۲۲۳ )۔

عملی سلیم ۔ عقلِ سلیم کی ضرورت ہر کام میں ہوتی ہے ۔ اس سے پہلے تفسیر کے جو پانچ ماخذ بیان ہوئے ہیں ان سے استفادہ بھی عقلِ سلیم کے بغیر ممکن نہیں ۔ عقرآنِ کریم کے حقائق اور اسرار و معارف پر غور و فکر کا دروازہ قیامت تک کھلا ہوا ہے لہذا اللہ تعالیٰ نے جس شخص کو بھی علم و عقل اور خشیت الی کی دولت سے نوازا

ہے وہ قرآنِ کریم میں غور و فکر اور تدّبر کے ذریعہ نئے نئے حقائق اور اسرار و معارف تک رسائی حاصل کرسکتا ہے ۔ ای کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابن عباسؓ کے لئے دعا فرمائی تھی کہ اے اللہ تو اس کو دین کی مجھ اور تفسیر کا علم عطا فرما ۔ پہنانچ ہر دور کے مفسرین اپنی اپنی فہم کے مطابق اس باب میں اضافہ کرتے آئے ہیں مگر یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ عقل و فہم سے مستنبط کئے ہوئے وہی اسرار و معارف معتبر ہیں جو دوسرے شرعی اصولوں اور مذکورہ بالا پانچوں ماضد سے متصادم نہ ہو ۔ اگر اصولی شرعیہ کو توڑ کر کوئی نکتہ بیان کیا جائے تو دین میں اس کی متصادم نہ ہو ۔ اگر اصولی شرعیہ کو توڑ کر کوئی نکتہ بیان کیا جائے تو دین میں اس کی کوئی قدرو قیمت نہیں ( اتفاق ۲۳۰ / ۲ ، علوم القران ۱۳۳۳ ) ۔

### ناقا بل اعتبار ما خذ

ا۔ اسرائیلی روایات ۔ یہ وہ روایات ہیں جو یہودیوں یا عیبائیوں سے ہم تک چہنی ہیں اور بعض وہ تک چہنی ہیں اور بعض وہ تک چہنی ہیں اور بعض وہ زبانی روایات ہیں جو اہل کتاب میں سدنے بسدنے نقل ہوتی چلی آئیں اور عرب کے یہود و نصاریٰ میں مشہور تھیں ۔

#### اسرائیلی روایات تین قسم کی ہیں ۔

۱ - وہ اسرائیلی روایات جن کی تصدیق ہمارے ہاں موجود ہے بیعنی قرآنِ کریم کی کسی آیت یا حدیث کے مطابق تو ریت میں کسی روایت کا ہونا ۔ مثلاً فرعون کا غرق ہونا ۔ فرعون کے جادو گروں سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا مقابلہ ، حضرت موسیٰ کا کوہِ طور پر جانا وغیرہ ایسی روایتوں کی صحت میں کوئی کلام نہیں کیونکہ ان کی تصدیق قرآنِ کریم یا صحح احادیت سے ہوجاتی ہے ۔
 یا صحیح احادیت سے ہوجاتی ہے ۔

٣ - اليي روايتي جن كي نه تو جم تصديق كرسكة بين نه تكذيب اس النه كه نه تو قران مين اليي كوئي آيت ہے اور نه صديث كي كوئي اليي روايت ہے جس ہ اس كي مطابقت يا مخالفت ہوتي ہو مثلاً يه كه صفرت موسيٰ عليه السلام كا عصاكس درخت كي لکري كا تحا ۔ صفرت ابراہيم عليه السلام نے جن چان چار پرندوں كو ذائح كيا تحا اور ان كو نگرے نگرے كر كے مختلف بہاڑوں پر ركھ ديا تحا اور پھر وہ الله تعالیٰ كے حكم ہے زندہ ہوگئے تھے ، تو وہ پرندے كون كون كون كے بھے ۔ صفرت موسیٰ عليه السلام كے زمانے ميں ايك كائے كو ذرح كرك اس كے گوشت كے ايك نكرے كو ايك مقتول كے جسم ہے لگانے پر وہ مقتول الله تعالیٰ كے حكم ہے زندہ ہوگئے تھا ، تو گوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كے كان جسم كا تھا ، تو گوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كے كس صد كا تھا ، تو گوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كو لگايا گيا تھا ، وہ كائے كہ جسم كے كس صد كا تھا ، وہ كون سا درخت تھا جس پر حضرت موسیٰ عليه السلام نے نور دیکھا تھا اور اس میں ہو الله تعالیٰ كا كام سنا تھا وغيرہ وغيرہ ۔ الله تعالیٰ نے ان چيزوں پر پردہ ڈال ركھا ہے اور الله تعالیٰ كا كام سنا تھا وغيرہ وغيرہ ۔ الله تعالیٰ نے ان چيزوں پر پردہ ڈال ركھا ہے اور روايتوں كو نه تو جم صحح كم سے بلغة بيں اور نہ جوث اور غلط ۔ اليي روايتوں كے بارے ماموشی بی اختيار كرئی چاہئي (ابن کثير ۱۲) ۔

### ۲۔ تفسیر بالرّائے

صفرت ابن عباسٌ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے قرآنِ کریم کے بارے میں اپنی رائے یا جہالت اور بے علی کی بنا پر کچھ کہا تو اس نے اپنا شمکانا جہنم میں بنایا۔ ترمذی ، ابن جریر ، ابو داؤد اور نسائی نے بھی اسی قسم کی روایت بیان کی ہے اور ترمذی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے ۔ اس لئے سلف کی ایک بہت بڑی جماعت بلا علم تفسیر کرنے سے بہت ڈرتی تھی ۔

ابن ابی ملیکہ فرماتے ہیں کہ ایک تخص نے صرت ابن عباس کے اس دن کے بارے میں بوچھا جس کی مقدار ایک ہزار سال ہے ۔ صرت ابن عباس کے اس سے فرمایا کہ پہاس ہزار سال کے دن کے بارے میں کیا (خیال) ہے ۔ اس نے کہا کہ میں تو آپ سے مجھنا چاہتا ہوں ۔ آپ نے فرمایا کہ یہ دو دن ہیں جن کا ذکر اللہ تعالیٰ نے

ائی کتاب (قرآن) میں فرمایا ہے۔ ان کا حقیقی علم اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ ذرا خور فرمائیے کہ اتنے بڑے مفسرِ قرآن نے قرآنِ کریم کی تفسیر میں کس قدر احتیاط برتی کہ جس بات کا علم نہ تھا اس کے بیان سے صاف انکار کردیا۔

صرت بدید اللہ بن عمر فرماتے بیں کہ میں نے بڑے بڑے فقیہوں کو دیکھا کہ قرآن کریم کی تفسیر کرتے ہوئے جھکتے تھے۔ مسلم بن یسار فرماتے بیں کہ جب تم کتاب اللہ کی تفسیر میں کچھ کہنا چاہو تو آگے پیچے دیکھ لو کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت کرکے بات کہنا ہے۔ شعبی فرماتے بیں کہ گو میں نے قرآن کریم کی ایک ایک آیت کا علم حاصل کرلیا ہے تاہم میں کہتے ہوئے جھکتا ہوں اس لئے کہ یہ اللہ تعالیٰ سے روایت کرنا ہے۔

ان تمام اقوال کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم کی تفییر کے لئے جو اسول ایمائی طور پر مسلم اور طے شدہ بیں ان کو نظر انداز کرکے جو تفییر محض رائے کی بنیاد پر کی جائے وہ ناجائز ہے ۔ چنائچ صحابۂ کرام اور ان کے بعد کے علما علم کے بغیر قرآن کے معنیٰ و تفییر بیان کرنے میں ہر گز لب کشائی نہیں کرتے تھے ۔ یہ لوگ جس چیز کو نہیں جانتے تھے اس کے بارے میں مکمل خاموشی اختیار کرتے تھے اور جس چیز کا علم ہوتا تھا اے بیان کردیتے تھے اور یہی دونوں باتیں ہر شخص پر واجب بیں ۔ پس احادیث ، لغت یا شریعت کی رو سے جو تفییر معلوم ہو اس کے بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔ لئدت یا شریعت کی رو سے جو تفییر معلوم ہو اس کے بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس شخص ہے کوئی مسئلہ بو چھا جائے اور وہ جاننے کے باوجو د ایک حدیث میں ہے کہ جس شخص سے کوئی مسئلہ بو چھا جائے اور وہ جاننے کے باوجو د اے چھپائے تو قیامت کے روز اے آگ کی لگام پہنائی جائے گی ( ابن کئیر ۵ ، ۲ \ ۱ )۔

# تفسيرسورة فاتحه وبقره

#### إستيعَاذُهُ

# اَعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ

میں شیطان مردود ( کے شر) سے ( بچنے کے لئے ) اللہ تعالیٰ کی پناہ لیتا ہوں -

شکیطن : یه شُمُنُ سے بنا ہے ۔ اس کے لفظی معنی دوری کے ہیں ۔ شیطان مردود ہر بھلائی سے دور ہے اس لئے اس کو شیطان کہتے ہیں ۔ سرکش اور شریر کو بھی شیطان کہتے ہیں ۔

جِیْمِ: دھتکارا ہوا ، مردود ، ملعون ، یہ فَعِیلُ کے دنن پر مفعول کے معنی میں ہے ۔ شیطان کو رجیم اس لئے کہتے ہیں کہ جب وہ چوری سے کان لگا کر فرشتوں کی باتیں سننا چاہتا ہے تو اس کو شہاب ثاقب سے رجم کیا ( مارا ) جاتا ہے ۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے ۔

الله مَنِ السُتَرَقَ السَّمُعَ فَاتُبَعَه شِهَابٌ مُّبِينُ (جَر ١٨)-مَر جو كوئى چورى سے (فرشتوں كى بات) سنكر بھاگے تو دہكتا ہوا الگارا اس كے پیچے لكتا ہے ۔ شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّ الشَّيُطُنَ لَكُمْ عَدُوًّ فَاتَّخِذُولاً عَدُوًّا ﴿ إِنَّمَا يَدُعُو احِزْبَهُ لِيَكُونُوٰا مِنُ اَصْحُبِ السَّعِيْرِ - ( فاطر ٢) -بلا شبہ شیطان تہارا وشمن ہے ۔ پس تم اس کو دشمن ہی مجھتے رہو ۔ بس وہ تو لینے گروہ کو بلاتا ہے تاکہ وہ اہل دوزخ میں سے ہو جائیں۔

شیطان کو انسان کی تباہی و ہر بادی ہی میں مرہ آتا ہے کیونکہ اس نے انسان کو بہکانے اور گراہ کرنے کا طف اٹھایا ہوا ہے ۔ فَبعِزَّ تِکَ لَا عُوِينَهُمُ اَجُمْعِيْن ما ( ص ۸۲) ۔

تیری عرت کی قسم میں ان سب ( بنی آدم ) کو صرور گراہ کروں گا ۔

قرآنِ كريم كى تكاوت سے پہلے تعوو پڑھ لينے سے آدمی شيطان مردود كى زد سے نكل كر الله تعالیٰ کی پناہ اور حفاظت میں آجاتا ہے اور شیطانی وسوسے دور ہو جاتے ہیں ۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ۔

فَإِذَ اقَرَأْتُ أَلْقُرُانَ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ . ( نحل ٩٨ ) -

جب تم قرآن کی تلاوت کرو تو شیطان مردود کے شر سے بچنے کے لئے الله تعالیٰ سے پناہ طلب کر لیا کرو ۔

دو سری جگہ ارشاد ہے . وُ إِمَّا يَنُزُ غَنَّكَ مِنَ الشَّيْطِنِ نَزُغُ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ (اعراف

اور جب تہمیں کوئی شیطانی وسوسہ آ جائے تو اللہ تعالیٰ سے پناہ طلب

# تسمي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ الله تعالىٰ ك نام ك ( شروع كرتا بون ) جو بيحد مهربان نهايت رحم والا ك -

کر تھونے: بہت رحم کرنے والا ۔ مبالغہ کا صغیہ اور رَحْمَۃ کے مشتق ہے جس کے معنی دل کی نرمی کے بیں ۔ دنیا و آخرت دونوں میں رحم کرنے والے کو رحمٰن کہتے ہیں ۔ اس کی رحمت تمام مخلوق پر ازل سے ابد تک یکساں حاوی ہے ۔ مثلاً بارش ، ہوا ، اور دوسری مہربانیاں ، نیک و بد سب پر یکساں ہوتی ہیں ۔ یہ لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے ۔ بد سب پر یکساں ہوتی ہیں ۔ یہ لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے ۔

بڑا مہربان - یہ بھی مبالغہ کا صغیہ ہے اور رُخمَة یہ مشتق ہے - اس میں رحمت میں رحمن سے کم مبالغہ ہے - رحیم سے اللہ تعالیٰ کی وہ خاص رحمت مراد ہے جو آخرت میں صرف مومنوں کے لئے ہوگی - جیسا کہ ارشاد ہے -

وَكَانَ بِاللَّمُوَّمِنِيْنَ رَحِيْماً ( احزاب ٣٣ ) - اور وہ ايان والوں پر بہت مهربان ہے -

رَحِيمٍ:

قیامت کے روز اللہ تعالیٰ مومنوں پر اپنا خاص انعام فرمائے گا اور ایک نیکی کے بدلے ستر گنا یا اس سے بھی زیادہ ثواب عطا فرمائے گا ۔ یہ لفظ بندوں کے لئے بھی استعمال ہوسکتا ہے جیسا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قرآنِ کریم میں کرؤف الرّجيم آیا ہے ۔

اسلام سے پہلے عرب کے لوگ لینے کام بنوں کے نام سے شروع کیا کرتے تھے۔ جابلیت کی اس رسم کو مٹانے کے لئے جو سب سے پہلی وجی نازل ہوئی اس میں قرآنِ کریم کو اللہ تعالیٰ کے نام ہے شروع کرنے کا حکم تھا۔ اِقُرَاْ بِاسْمِ رَبِکَ اللَّذِی خَلَقَ ما (سورة علق آیت ۱) ۔ لینے بروردگار کے نام سے پڑھے جس نے سب کو پیدا کیا ۔

امام ابو حنی فرماتے ہیں کہ بیٹم اللہ الر خمران الر حیم ،کسی سورت کا جزو ہیں بلکہ یہ ایک مستقل آیت ہے جو سورتوں کے درمیان فصل و امتیاز کے لئے نازل ہوئی ہے سنن ابی داؤد میں صحیح سند کے ساتھ حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ جب تک بیٹم اللہ الر خمن الر حیم اللہ علیہ وسلم اللہ الر خمن اللہ علیہ وسلم سورتوں کے فصل مہیں جانتے تھے ۔ ( ابن کشر ۱۱/ ۱) ۔

ہسم اللہ کے فصائل ۔ ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو کام اللہ تعالیٰ کے نام سے یعنی بسم اللہ سے شروع نہ کیا جائے وہ نا تمام اور بے برکت رہتا ہے ۔ ایک حدیث میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مجھ پر ایک ایسی آیت نازل کی گئ ہے جو حضرت سلیمان علیہ السلام کے سواکسی اور پیغمبر پر نازل مہنیں ہوئی ۔

حضرت جابر منے مروی ہے کہ یہ آیت (بیٹم اللہِ الرُّحْمِنِ الرَّحِیْمِ) اتری تو بادل مشرق کی طرف چھٹ گئے ، ہوائیں ساکن ہو گئیں ، سمندر تھہر گیا ، جانوروں نے کان لگائے ، شیطان پر آسمان سے شعلے گرے اور پروردگار عالم نے اپنی عربت و جلال کی قسم کھا کر فرمایا کہ جس چیز پر میرا نام لیا جائے گا اس میں ضرور برکت ہوگی ۔

حضرت ابن عباس عباس عباس عباس على الله عليه حضرت عثمان فن رسول الله صلى الله عليه وسلم سے بیٹم الله الرسم فن الرسم على الله عليه وه الله الله الله فرمايا كه وه الله تعالىٰ كے ناموں ميں سے ايك نام ہے اور اس كے اور الله تعالىٰ كے اسم اعظم ميں الله تعالىٰ كے اسم اعظم ميں اس قدر نزد كي ہے ، جسيى آنكھ كى سيابى اور سفيدى ميں ( ابن كثير ١/١) -

سورة الفاتحه

و حبہ تسمیر ۔ فائد شروع کرنے کو کہتے ہیں ۔ قرآنِ کریم اس مہتم بالشّان سورت سے شروع ہوتا ہے اس لئے اس کو سے شروع ہوتی ہے ، اس لئے اس کو سورة فائد کہتے ہیں ۔

سورة فاتحد کے اسماء : ابو جعفر محد بن جریر طبری نے حضرت ابو ہریکہ کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہی اُمَّ القرآن اور یہی فاقتہ الکتاب اور یہی سبع مثانی ہے ۔ ( ابن کثیر ۱/ ۱) ۔

مسند احمد میں حضرت ابو ہر رہے گئے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اُم القرآن کے بارے میں فرمایا کہ یہی اُم القرآن ہے اور یہی سیعِ مثانی اور یہی قرآنِ عظیم ہے ۔ ( ابن کثیر ۹/ ۱) ۔

تعارف : یہ سورت مکہ میں نازل ہوئی ۔ اس میں ۲۵ کلمات ، ۱۱۳ حروف ، ایک رکوع اور سات آیات ہیں ۔ البتہ اس بارے میں اختلاف ہے کہ ہم اللہ الرّحمٰ الرّحمٰ الرّحمٰ الله عن سات آیتوں میں شامل ہے یا ہمیں ۔ جو لوگ ہم اللہ کو بوری آیت بتاتے ہیں وہ مِرَاطَ الّذِینَ سے ضَالِیْن تک ساتویں آیت شمار کرتے ہیں ۔ جو لوگ ہم اللہ کو سورہ فاتحہ کا جزو تو ملنتے ہیں مگر اس کو بوری آیت ہمیں کہتے اور وہ لوگ جو ہم اللہ کو سورہ فاتحہ کا جزو ہی ہمیں ملنتے ، ان دونوں کے نزدیک چھٹی آیت مِراطَ الّذِیْنَ اَنعَمْتَ عَلَیْمُمْ فَلَا الضَّالِیْن ۔ ہے ۔ ور ساتویں آیت غَیْمُ مُولَا الضَّالِیْن ۔ ہے ۔

یہی سورت قرآنِ کریم کا پیش لفظ یا تعارف اور خلاصہ ہے ۔ سارا قرآن ای کی تفصیل و تفسیر ہے ۔ یہی قرآنِ کریم کی تعلیمات ، اس کی حکمتوں ، اس کے معارف اور اس کے رموزو اسرار کی جامع ہے ۔ یہی وہ سورت ہے جس کی مثل توریت و انجیل و زبور میں نہیں اور خود قرآن میں بھی اس جسی کوئی اور سورت نہیں ۔ یہی سورت ، جسیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ، اللہ تعالیٰ اور بندے کے درمیان بھیم کر دی گئی ہے ۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے بندے کو اپنی عبادت کا طریقہ بتایا ہے ۔ تقسیم کر دی گئی ہے ۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے بندے کو اپنی عبادت کا طریقہ بتایا ہے ۔ اس میں آدابِ جمد کی تعلیم ہے ۔ چوتھی آیت خالق اور بندے کے اس کی پہلی تین آیات میں آدابِ جمد کی تعلیم ہے ۔ چوتھی آیت خالق اور بندے کے اس کی پہلی تین آیات میں آدابِ جمد کی تعلیم ہے ۔ چوتھی آیت خالق اور بندے کے

تعلق کو بیان کرتی ہے ۔ آخری تین آیات میں ایک نہایت مختصر اور جامع دعا ہے جس میں بدایت طلب کی گئی ہے ۔ اس ہدایت کے لئے انبیاء و رسل علیہم السلام دنیا میں تشریف لائے اور ان پر آسمانی کتابیں نازل ہوئیں ۔

فصنائل: حضرت عباس سے مروی ہے کہ ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حضرت جرائیل علیہ السلام بیٹے ہوئے تھے ۔ لتنے میں او پر (آسمان) ہے ایک زور دار آواز سنائی دی ۔ حضرت جرائیل نے اپنی نظر آسمان کی طرف اٹھا کر دیکھا اور کہا کہ یہ آسمان کا ایک دروازہ کھلا ہے جو اس سے پہلے کبھی نہیں کھلا تھا ۔ پچر دہاں سے ایک فرشتہ اتر کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور کہنے لگا ۔ خوشخبری ہو آپ کو دونور دئے گئے ہیں جو اس سے جہلے کسی نبی کو نہیں دئے گئے ۔ ایک سورہ آپ کو دونور دئے گئے ہیں جو اس سے جہلے کسی نبی کو نہیں دئے گئے ۔ ایک سورہ فاتحہ اور دوسرے سورۂ بقرہ کی آخری (دو) آیتیں ۔ اگر آپ ان میں سے ایک حرف بھی پڑھیں گے تو اس کے بدلے وہ نور آپ کو دیدیا جائیگا ۔( ابن کثیر ، بحوالہ مسلم ۱۱/ ۱)۔

مسند براز میں حضرت انسُ کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر تم بستر پر لیٹنے وقت سورہ فائحہ اور قُلُ هُوَ الله پڑھ لو تو موت کے سوا ہر چیزے امن یالو گے ( ابن کثیر ۱۲/۱) ۔

بخاری نے اپنی سند سے ابن عباسؓ کی حدیث نقل کرتے ہوئے بیان کیا کہ فائد الکتاب قرآنِ کریم کے دو تُلٹُ (دو متبائی) کے برابر ہے (مظہری ۱۲/۱) -

صفات باری تعالیٰ ۱ ۔ اَلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ۔ ہر طرح کی تعریف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے جو تمام مخلوقات کا رب ہے ۔

شکر دل و زبان اور دوسرے تمام اعضاء سے بھی ہوسکتا ہے۔ حمد صرف زبان سے ہو سکتی ہے۔ قادہ نے حضرت عبداللہ بن عُمر کی روایت سے بیان کیا کہ آنحضرت

صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حمد ، شکر کی اصل ہے ۔ جس نے اللہ تعالیٰ کی حمد نہیں کی اس نے ذرا بھی شکر نہیں کیا ( مظہری ۱/۲) ۔

ملاح: یہ حمد کی نسبت عام ہے کیونکہ یہ صرف خوبی پر ہوتی ہے اور اس میں نہ تو فعل کا اختیاری ہونا ضروری ہے اور نہ اس خوبی کا واقعتاً ہو نا ضروری ہے اور نہ اس خوبی کا واقعتاً ہو نا ضروری ہے ۔ اس لئے مدح بعض اوقات ممنوع بھی ہو جاتی ہے مگر حمد سے کسی وقت بھی منع مہنیں کیا جاسکتا کیونکہ یہ اس خوبی پر ہوتی ہے جو واقعتاً ہو۔

ابن جریر فرماتے ہیں کہ الحمد اللہ کے معنی یہ ہیں کہ صرف اللہ تعالی ہی شکر کے لائق ہیں کے سوا کھلوق میں سے کوئی بھی شکر کے لائق نہیں کیونکہ وہ تمام نعمتیں جو شمار سے باہر ہیں اور جن کی تعداد اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانیا ، اس کی طرف سے ہیں ( ابن کثیر ۱۲۲/ ۱) ۔

قرطبی نے حضرت انسؑ کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر اللہ تعالیٰ میری امت میں سے کسی آدمی کے ہاتھ میں ساری دنیا دیدے اور وہ ( اس پر ) الحمد للہ کچے تو یہ کلمہ ساری دنیا سے افضل ہے ۔ قرطبی فرماتے ہیں کہ ساری دنیا دے دینا اتنی بڑی نعمت نہیں جتنی بڑی نعمت الحمد للہ کہنے کی توفیق دینا ہے ۔ اس لئے کہ دنیا تو فائی ہے اور اس کا ثواب باقی ہی باقی ہے ۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

اَلُمَالُ وَ الْبَنُونَ زِينَهُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَالْبِقِيْتُ الصَّلِحْتُ خَيْرً عِنْدَرَبِينَ ثَوَابًا ( كِف ٣١) .

مال اور اولاد دنیاوی زندگی کی آرائش ہیں اور تیرے رب کے نزدیک باقی رہنے والی نیکیاں ثواب میں بہتر ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۳) ۔

رُبِّ: پرورش کرنا ، تربیت کرنا ، کام بنانا کسی شئے کو اس کے تمام مصالح کی رعایت کرتے ہوئے آہستہ آہستہ درجہ کمال تک پہنچانے کو تربیت کہتے ہیں ۔ یہ لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے ۔

عُلَمِيْنَ : يه عالم كى جمع ب جو عَلاَمه ك مشتق ب - اس سے مراد الله تعالىٰ كے سوا تمام موجودات بيں - اس كا اطلاق ہر مخلوق پر ہوتا ہے جسے عالم إنس ، عالم جَنّ ، عالِم طَائِكَه وغيره -

ہر شنے کا خالق و مالک اور اس کی تربیت و پرورش کرنے والا اللہ تعالیٰ ہی ہے اس لئے ہر قسم کی حمد بھی اس کے لئے سزاوار ہے ۔ چنائخ دنیا میں اگر کسی چیز کی تعریف و توصیف کی جاتی ہے تو وہ بھی حقیقت میں اللہ تعالیٰ ہی کی تعریف ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی ربوبیت حقیقی ، ذاتی اور کامل ہونے کے علاوہ کسی شخص ، زمانے ، جگہ یا کسی حالت کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ سب عالموں کے لئے عام ہے ۔

۲ - اُلوَّ خُمُنِ الرَّحِيْمِ: (الله تعالىٰ) بيحد مهربان سنايت رحم والا ب -ان لفظوں كى تشريح بسم الله كے تحت گزر حكى ب - رب كے لفظ ميں تربيب اور ڈراوا تھا اور رحمٰن و رحيم كے لفظوں ميں اميد ب - جيساكه دوسرے مقام پر ارشاد ب -

إِنَّ رَبَّكَ سَرِيْعُ الْعِقَابِ فَي وَانِّهُ لَغُفُورٌ رَّحِيْمٌ . ( انعام ١٩١)

بلاشبہ تیرا رب جلد سزا دینے والا بھی ہے اور بخشش و مہربانی کرنے والا بھی ۔ والا بھی ۔

> نُبِّئُ عِبَادِئَى اَنِّى اَنَا الْغَفُورُ رَّحِيْمُ . وَاَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الْاَلِيْمُ ( جَر ٣٩ ، ٥٠ ) .

میرے بندوں کو خبر کردیجئے کہ میں بخشنے والا اور مہربان بھی ہوں اور میرا عذاب بھی درد ناک عذاب ہے ۔

> جزا و سزا۔ ٣۔ مُلِکِ يَوْمِ الدِّيْنِ الله تعالىٰ بدلے ك دن كا مالك ہے۔

دین میں اچھے برے ، خزا ، حساب ۔ ایک مقررہ دن میں اچھے برے ، نیک و بد ، ظالم و مظلوم سب کو ان کے دنیا میں گئے ہوئے اعمال کا بورا بورا بدلہ دیا جائیگا وی بدلہ کا دن ہے ۔ قرآنِ کریم میں ہے ۔

يُوْمَنِذٍ يُوَّ فِيهِمُ اللّٰهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُوْنَ اَنَّ اللّٰهُ هُوَ
الْحَقُّ الْمُبِيْنُ ( نور ٢٥ ) -

اس دن الله تعالىٰ انہيں بورا بورا بدله دے كا اور وہ جان ليس كے كه الله تعالىٰ بى حق اور ظاہر ہے -

ایک حدیث میں ہے کہ دانا وہ ہے جو لینے نفس سے خود بدلہ لے اور موت کے بعد کام آنے والے اعمال کرے ۔ حضرت عمر فرماتے ہیں کہ قبل اس کے کہ تمہارا حساب لیا جائے ، تم خود اپنی جانوں ہے حساب او اور لینے اعمال کا وزن خود کر او قبل اس کے کہ وہ ترازو میں رکھے جائیں اور اس بڑی پیشی کے لئے تیار رہو جب تم اس خدا کے سلمنے پیش کئے جاؤ گے جس پر تمہارا کوئی عمل بوشیدہ نہیں ۔

( ابن کثیر ۲۵\۱ ) ۔

يُوْمُئِذٍ تُعُرُضُونَ لَاتَخُفَىٰ مِنْكُمْ خَافِيَهُ ۗ. ( الحاقه ١٨٠

اس دن تم لوگ پیش کئے جاؤ گے نتہارا کوئی مخفی راز چھپا نہیں رہے **کا**۔

ضحاک نے ابن عباسؓ سے روایت کی کہ لیکِ کومِ الدِّیْنِ کے معنیٰ یہ بیں کہ اس دن کسی شخص کو حکم کی قدرت نہ ہوگی جسے دنیا میں بادشاہوں اور حاکموں کو ہوتی ہوتی ہے۔ پس قیامت کے دن نہ صرف یہ کہ کوئی ملکیت کا دعویدار نہ ہوگا بلکہ اس مالکِ حقیقی کی اجازت کے بغیر کوئی زبان تک نہ بلا سکے گا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

يُوْمَ يُتُّوُمُ الرُّوْحُ وَالْمَلَنِكَةُ صَفَّا ط لاَّ يُتَكَلَّمُوْنَ الاَّ مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحُمُنُ وَقَالَ صَوَاباً - النا ٣٨ - اس دن روح اور فرشتے صف بستہ کھڑے ہوں گے۔کسی کو بولنے کی مجال تک نہ ہوگی سوائے اس کے جس کو اللہ تعالیٰ اجازت دے اور وہ مخمیک بات کھے۔

دوسری جگہ ارشاد ہے ۔

وَخَشَعَتِ الْاَ صُوَاتُ لِلرَّحُمْنِ فَلاَ تَسْمَعُ الِّا هَمُسًّا ( ط

اور ( اس دن ) آوازیں اللہ تعالیٰ کے واسطے بہت ہوجائیں گی ۔ پس تو کھر پھر یا گنگناہٹ کے سوا کچھ نہ سنے کا ۔

يَوْمَ يَأْتِ لَاتَكُلَّمُ نَفْسُ اللَّ بِاذُنِم فَمِنْهُمْ شُقِيٌّ وَّسَعِنْدَ ۗ ﴿ ( حود ١٠٥) -

اس دن الله تعالىٰ كى اجازت كے بغير كوئى شخص بات بھى بہيں كرے
كا ـ پس ان ميں سے كوئى بد بخت ہے اور كوئى نيك بخت ـ
لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ـ لِللهِ الْوَاحِدِ الْقَصَّارِ (المومن ١١) ـ
آج كس كى بادشاہت ہے ؟ خدائے واحد كى جو زبردست ہے ـ

ایک حدیث میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ زمین کو اپنے قبضہ میں لے لیگا اور آسمان کو اپنے دائیں ہاتھ میں لیسٹ لے گا بھر فرمائے گا میں ( ہی حقیقی ) بادشاہ ہوں ۔ کماں ہیں زمین کے بادشاہ ۔ کماں ہیں سرکش اور ظالم ۔ کماں ہیں تکبر والے ۔ ( ابن کثیر ۲۵ \ ۱ )۔

#### دعاء إستعانت

٣ ـ اِيَّاکَ نَعْبُدُ وَايِّاکَ نَسْتَعِيْنُ ( اے خدا ) ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور جھ ہی سے ( عبادت سمیت ہر کام میں ) مدد چلہتے ہیں ۔ تعبد ۔ یہ رغبادہ کے جمع کا صغہ ہے ۔ لغت میں ذلت اور پسی کو عبادت کہتے ہیں اور شریعت میں محبت ، خشوع ، خضوع اور خوف کے مجموعہ کو عبادت کہتے ہیں ۔ یعنی کسی کی انہائی تعظیم و محبت کی وجہ ہے اس کے سامنے اپنی انہائی عاجزی و فرماں برداری کے اظہار کو عبادت کہتے ہیں ۔ سامنے اپنی انہائی عاجزی و فرماں برداری کے اظہار کو عبادت کہتے ہیں ۔

عبادت كا اعلى مرتبہ يہ ہے كہ انسان اس مقدس ذات كو جو تمام كامل صفتوں سے متصف ہے محض اس كى ذات كے لئے عبادت كرے اور مقصود كچے نہ ہو ( ابن كثير /٣٩ ) -

خافط ابن قیم فرماتے ہیں کہ کمالِ محبت کے ساتھ کمال اطاعت کا نام عبادت ہے۔ عبادت کا مفہوم زندگی کے تمام شعبوں ، نماز ، روزہ ، حج ، زکوۃ ، معاطات ، اور اظاق و آداب وغیرہ سب پر حادی ہے۔ نغید جمع کا صغیہ ہے جو اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ بندگی کرنے والا اپنی عبادت پر ناز نہ کرے بلکہ یہ خیال کرے کہ عبادت کرنے والا صرف وہی نہیں بلکہ ہے شمار بندگی کرنے والوں میں سے ایک ہے۔ (معارف القرآن از مولانا محمد ادریس کاند حلوی ۱۵ ، ۱۱ /۱۱)۔

حضرت ابن عباس نے فرمایا کہ نَعْبُدُ کے معنیٰ یہ بیں کہ اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے بیں اور تیری عبادت میں کسی کو شریک ہمیں کرتے ( مظہری ۱۱) ۔
ضماک نے حضرت ابن عباس کی روایت سے بیان کیا کہ آیاک نَعْبُدُ کے معنی یہ بیں کہ اے ہمارے پروردگار ہم خاص تیری ہی توحید ملنتے ہیں اور بھے ہی سے ڈرتے ہیں اور تیری ہی ذات سے امید رکھتے ہیں ۔ تیرے سواکسی اور کی نہ تو ہم عبادت کرتے ہیں ، نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور نہ کسی سے امید رکھتے ہیں ۔ تیرے سواکسی اور کی نہ تو ہم عبادت کرتے ہیں ، نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور نہ کسی سے امید رکھتے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۲۹) ) ا۔

اس آیت کے پہلے جھے میں شرک سے بیزاری کا اعلان ہے اور دوسرے جملے میں اپنی قوتوں کے انکار اور لینے عجز کے اقرار کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی قدرت کالمہ اور قوتِ تاتمہ کا اقرار ہے ۔ چونکہ حاجت رو ا صرف اللہ تعالیٰ ہی کی ذات ہے اس لئے حقلی و طبعی اعتبار سے ہر قسم کی طاقت اور لینے تمام کاموں میں ، مدد و اعانت بھی صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مائکنی چاہئیے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

فَاعْبُدُلُا وَتُوكُّلُ عَلَيْهِ .

الله تعالیٰ بی کی عبادت کر اور اسی پر بھروسہ کر ۔

### طلب بدايت ۵ ـ اِمُدِفَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَّقِيْمَ ـ

(اے خدا) سیرھے راستے کی طرف بماری رہمنائی فرما۔

مِدِفًا .: تو ہمیں ہدایت وے، تو ہماری رہمنائی فرمانیہ بِدَایَة یہ امر کا صیفہ ہے۔
امام راخب اصفہائی نے ہدایت کی جو تشریح فرمائی ہے اس کا خلاصہ یہ
ہے کہ مقصود کی طرف لطف و مہربائی سے ساتھ کسی شخص کی رہمنائی
کرنے کو ہدایت کہتے ہیں ۔ (المفردات ۵۳۸) ۔

صراطِ مستقیم اس راستے کو کہتے ہیں جس میں موڑ یہ ہوں ۔ یہاں دین کا وہ راستہ مراد ہے جس میں اِفراط و تَفرِيْط نہ ہو ۔ اِفراط کے معنی حد سے آگے بڑھنا اور تفریط کے معنی کو تاہی کرنا ہیں ۔ امام ابو جعفر بن جریر فرماتے ہیں کہ صراطِ مستقیم اس واضح اور صاف راستے کو کہتے ہیں جو کہیں سے ٹیڑھا نہ ہو ۔ حافظ ابن قیم فرماتے ہیں کہ صراطِ مستقیم اس راستے کو کہتے ہیں جو کہیں جا ٹیرس یانی جائیں ۔

(۱) سیرها ہو (۲) مقصد تک پہنچانے والا ہو ( ۳) سب سے زیادہ نزدیک ہو (۳) وسیع اور کشادہ ہو (۵) مقصد تک پہنچنے کے لئے اس کے سواکوئی اور راستہ نہ ہو ۔

۔ صفرت جابر الله عند فرماتے بیں کہ اس سے مراد اسلام ہے جو ہر اس چیز سے جو آسمان اور زمین کے ورمیان ہے زیادہ وسعت والا ہے ۔

صفرت علی کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ صراطِ مستقیم اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے۔ ( ابن کفیر ۲۰ \ ۱ ) ۔ اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے۔ ( ابن کفیر ۲۰ \ ۱ ) ۔ بورا قرآنِ کریم اسی طلب ہدایت کی دعا کا جواب ہے ۔

العام یافت لوگوں کا راست العام یافت لوگوں کا راست النوی کا راست النوی کا راست النوی کا راست النوی کا راست جن آپ نے انعام فرایا ۔ ان لوگوں کا راست جن آپ نے انعام فرایا ۔ النوی کا راست جن آپ نے انعام فرایا ۔ النوی کا راست جن آپ کے انعام فرایا ۔ النوی کا راست مستقدم تند رہے گئی ہے۔

اس آیت میں صراط مستقیم کی تشریع کی گئی ہے کہ یہ وہ راستہ ہے جس پر چلنے

اور ثابت قدم رہنے والے نیک اور ایماندار لوگوں پر اللہ تعالیٰ نے اپنا فضل و انعام فرمایا ۔ سورۂ نساء میں ان انعام یافتہ لوگوں کا ذکر اس طرح ہے ۔

النَّذِينَ انْعُمَ اللهُ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيّنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ . آيت ٢٩ . حن لوگوں پر اللہ تعالىٰ كا انعام ہوا وہ انبياء ، صديقين ، شهداء اور صالحين بيں ۔

پس آیت کا مطلب یہ ہوا کہ اے اللہ تو ہمیں اس سیدھے راستہ پر چلنے کی ہمت و توفیق عطا فرما جس پر چلنے والوں پر تو نے انعام فرمایا اور جو ہدایت یافتہ تھے ، تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی کامل اتباع کرتے تھے ، تیرے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق زندگی گزارتے تھے اور تیری طرف سے جن کاموں کے کرنے کی ممانعت ہے وہ ان سے رک جاتے تھے ۔

### مغصنوب وگمراه لوگ

غَيْرِ الْمُغُضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا لضَّالِيَّن . جن رِ آپ غصے نبس ہوئے اور نہ وہ گراہ ہوئے ۔

مُخُفُونِ عَلَيْهِمُ سے وہ لوگ مراد ہیں جو دین کے احکام کو جاننے کے باوجود ان کی تعمیل میں کوتابی کرتے ہیں جیسے عام طور پر یہود کا حال تھا۔ اس لئے وہ اللہ تعالیٰ کے غضب کے مستق ہوئے۔ قرآنِ کریم میں ارشاد ہے۔

مَنْ لَعَنْهُ اللَّهُ وَ غَضِبَ عَلَيْهِ (المائد ٧٠١) .

جن ر الله تعالیٰ نے لعنت کی اور اپنا غضب نازل کیا۔

فَبُاكُمُ وْبِغَضِبِ عَلَى غَضَبِ ( بقر ٩٠ ) ـ

يں وہ لوگ غضب بالائے غضب کے مستق ہوگئے۔

ضَالِین سے وہ لوگ مراد ہیں جو نا واقفیت اور جہالت کی بنا پر دین کے معاملے میں غلط راستے پر پڑ گئے اور دین کی مقررہ حدود سے نکل کر افراط اور غلو میں بسلا ہوگئے جیسے عام طور پر نصاریٰ تھے جو نبی کی تعظیم میں اتنے بڑھے کہ انہوں نے نبی

( حضرت علییٰ ) کو خدا بنالیا ۔ یہ لوگ گراہی میں حد سے بڑھے ہوئے تھے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

قَدْ ضَلُّو امِنُ قَبُلُ وَاضَلُّو اكْثِيْرًا وَّضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيْلِ الْمَانُدِ ٤٤) . السَّبِيْلِ الماند ٤٤٤) .

یہ تو چہلے ہی گراہ ہیں اور بہت سوں کو گراہ بھی کر چکے ہیں اور یہ سیدھے راستے سے محکے ہوئے ہیں ۔

پس آیت کا حاصل یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کرتا ہے کہ اے اللہ تو ہمیں ان لوگوں کی راہ ہے ہے جان بوجھ کر اللہ تو ہمیں ان لوگوں کی راہ ہے بچا جن پر تو ناراض ہوا اور جہوں نے جان بوجھ کر حق کا انکار کیا ۔ اے اللہ تو ہمیں گراہ لوگوں کے طریقے سے بھی بچا لے جو راہ حق سے بھٹک کر ادھر ادھر حیران و سرگرداں بچر رہے ہیں ۔

حضرت عدی کُن جاتم سے مروی ہے کہ رسولِ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مُغُفُوْبِ عَلَیْمِمْ سے یہود مراد بیں اور ضَالَیْن سے نصاری ۔ ( ابن کثیر ۱/۳۰) ۔

آمین کہنا ۔ آمین کے معنی ہیں اے اللہ ایسا ہی کر ۔ اے اللہ تو قبول فرما ۔ سورہ اللہ کی کہ اللہ تو قبول فرما ۔ سورہ اللہ کا ختمہ پر آمین کہنا مسنون ہے ۔ آمین نہ تو سورہ فائحہ کا جزو ہے اور نہ قرآنِ کریم کا ۔ اس کے قرآن کریم میں نہیں لکھا جاتا ۔

سورہ فائخہ کے خائمہ پر آمین کہنے کا مطلب یہ ہوا کہ اے اللہ ہم نے جو انعام یافتہ لوگوں کا راستہ اختیار کرنیکی توفیق و رہنمائی مانگی ہے وہ ہمیں عطا فرما دے اور اہل غضب اور اہل ضلال کے طریقے سے ہمیں دور رکھ۔

صحیحین میں حضرت ابوہریرہ کئے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب امام آمین کے تو تم بھی آمین کو ۔ جس کی آمین فرشتوں کی آمین کے موافق ہوجائے اس کے تمام سابعة گناہ معاف ہوجاتے ہیں ۔

مسلم کی روایت میں ہے کہ آپؓ نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی اپنی نماز میں آمین کہتا ہے تو ( اس وقت ) فرشتے آسمان میں آمین کہتے ہیں اور اگر ایک کی آمین دوسرے کی آمین کے موافق ہوجائے تو اس کے تمام سابقہ گناہ معاف ہوجائے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱۱۱۱ ) ۔

### سورة نقره

وجبہ تسمییہ ۔ بقرے معنیٰ گائے کے ہیں اس کا نام بقرہ اس لئے رکھا گیا کہ اس کے اٹھویں رکوع میں گائے ذریح کرنے کے ایک واقعہ کا بیان ہے ۔ بنی اسرائیل کو جو اطاعت خداوندی کی طرف مائل ہی نہیں ہوتے تھے ، ایک گائے ذریح کرنے کا حکم دیا گیا ۔ طویل سوال و جواب کے بعد آخر کار انہوں نے گائے ذریح کردی مگر کج بحثی سے پچر بھی باز نہ آئے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کو بیان کرے مسلمانوں کو متوجہ کیا ہے کہ تم کسی قسم کی کج بحثی میں نہ پڑنا بلکہ خلوص نیت اور ادب و اطاعت کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی رحمت ، برکات اور انعامات کے طالب رہو ۔

یہ واقعہ اللہ تعالیٰ کی اُلوہیت اور قدرتِ کاملہ پر دلالت کرتا ہے کیونکہ ایک مقتول کے جسم کو محض ایک مذبوحہ کائے کے ایک ٹکڑے سے چھودینے پر اس کا زندہ ہوجانا اس قادر مطلق کے ارادہ اور مشیت کا ایک ادنی کرشمہ تھا ۔ منکرین حیات بعدالموت کے لئے بھی یہ نہایت عمدہ جمت ہے ۔ الیے لوگوں کو اس واقعہ سے عمرت پکڑنی چاہئیے اور خوب بھی لینا چاہئیے کہ اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بھی اس طرح مردوں کو زندہ فرمائے گا۔

تعارف ۔ یہ سورت ہجرت کے بعد مدینے میں نازل ہوئی ۔ اس میں ۲۸۰ آیتیں ، ۱۸۲۱ کلمات ، ۲۵،۵۰۰ حروف اور ۲۰ رکوع ہیں ، یہ قرآن مجید کی سب سے بڑی سورت ہے ۔ اس میں تمام سورتوں سے زیادہ شرعی احکام بیان ہوئے ہیں ۔ بنیادی طور پر اس میں توحید و رسالت ، تحویلِ قبلہ ، نماز ، روزہ ، جج ، جماد فی سبیل اللہ ، انفاق فی سبیل اللہ ، انفاق فی سبیل اللہ ، معاملات مثلا نکاح و طلاق ، بیع و شراء اور سود و قرض سے متعلق احکامات کا بیان ہے ۔

### مضامین کا خلاصه

ر کوع ا۔ سب سے پہلے تو قرآنِ کریم کا ہر قسم کے شک و شبہ سے بالا تر ہونے کا اعلان ہے ۔اس کے بعد پانچویں آیت تک مومنوں کی مدح و صفات کا بیان ہے بچر دو

آیتوں میں کافروں کی مذمت ہے۔

ر كوع ٢ - منافقوں كا مفصل حال بيان كيا كيا ہے -

ر کوع سام بنی آدم کو الله تعالیٰ کی عبادت و بندگی کا حکم اور قرآنِ کریم کی حقانیت کو شده که کارگاری

ثابت کیا گیا ہے۔

ر كوع مى - خلافت آدم ، فرشتوں كا خلافت آدم پر اعتراض اور بھر آدم كے آگے سرِ السليم خم كرنا ، ابليس كى نافرمانى اور حضرت آدم و حوّا كو بهكانا ، جس كے نتيجه ميں ان كا جنت سے اخراج اور زمين بر اترنا - بھر حضرت آدم كى توبہ اور اس كى قبوليت كا ذكر

ر كوع م - بنى اسرائيل كو خطاب كرك ان كو ان ير بوف والے انعامات اور وہ عبد ياد دلايا گيا ہے جو انبوں نے اللہ تعالىٰ سے باندھا تھا ۔ حق كو باطل كے ساتھ ملانے كى ممانعت ، نماز قائم كرنے ، ذكوٰۃ ادا كرنے اور مصيبت كے وقت صبر اور نماز سے مدد

طلب كرنے كا حكم ہے -

ر کوع ۲ - بہلے قیامت کا خوف دلایا گیا ہے ، پھر آل فرعون سے بنی اسرائیل کی نجات اور آل فرعون کا سمندر میں غرق ہونا ۔ حضرت موسیٰ کا کوہ طور پر جانا اور ان کے بعد بنی اسرائیل کا پچھرمے کو معبود بنانا ، اللہ تعالیٰ کا حضرت موسیٰ کو توریت عطا فرمانا ، بنی اسرائیل کا پچھرمے کو معبود بنانا ، اللہ تعالیٰ کا حضرت موسیٰ کو توریت عطا فرمانا ، بنی اسرائیل کا اللہ تعالیٰ پر بن دیکھے ایمان لانے سے انکار اور ان پر بجلی گرنا ، من و سلویٰ کا نزول ، بستی میں معافی طلب کرتے ہوئے داخل ہونے کا حکم اور بنی اسرائیل کا معافی کی بجائے گندم گندم پکارنے کا بیان ہے ۔

ر کوع > - بنی اسرائیل کی طرف سے پانی کا مطالبہ کرنا اور حضرت موسیٰ کے معجزے کے طور پر پتھر سے ۱۲ چشے پھوٹ پڑنا ۔ بھر بنی اسرائیل کی طرف سے سبزی ترکاری کا مطالبہ اور غضب الهیٰ کے نتیجہ میں ان کو ذلت و مسکنت کا مستحق تھرانا ۔

ركورع ٨ - يہود و نصاريٰ ميں سے الله تعالىٰ پر ايمان لانے اور نيك اعمال كرنے والوں كے لئے الله تعالىٰ كر في والوں كے لئے الله تعالىٰ كے بال اجركى بقين دبانى ، بنى اسرائيل پر كوه طور كو بلند كرنا ، بفت كے دن كے بارے ميں حد سے تجاوز ، اور كائے ذرئ كرنے كے مشہور واقعہ كا

بیان ہے۔

رکوع 9 - ذرح کی ہوئی کائے کے ایک صد کو ایک مفتول کے جسم پر مارنے سے مقتول کا دندہ ہو کر اپنے قاتل کی نشاندی کرنا ۔ بنی اسرائیل کی قساوتِ قلبی کا ذکر ،

توریت میں تخریف کرکے پیے کمانے والوں کو تبدیہ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے الل دوزخ اور الل جنت کے لئے دو ٹوک فیصلہ ۔

ر کوع ۱۰ نبی اسرائیل کا چار احکام میں سے صرف ایک حکم (قیدی کا چمرانا) تسلیم کرنا اور باقی تین احکام (عبد شکنی ، باہم قبال کرنا ، اور لوگوں کو وطن سے نکالنا) کی مخالفت کرنا ، حیاتِ اخروی پر حیات دینوی کو ترجیح دینے پر عذاب آخرت کی وحمید کا

بیان ہے۔

ركوع اا – انبياء كى تكذيب و قتل ، منكرين ( يهود ) ير الله تعالىٰ كى لعنت اور ان كو شديد غضب الىٰ كا مستحق قرار دينا ، حق كا الكار ، رفع طور ، الله تعالىٰ كى طرف سے ان كو موت كى تمنا كرنے كا چيلنج ، زندگى كى حرص ، بيان كى گئى ہے -

ر کوع ۱۲ – کفار کا جبرائیل سے عداوت رکھنا اور اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ کا کافروں سے عداوت رکھنا ، کتاب اللہ سے بے اعتنائی ، کفار کی ایک آزمائش اور حصول خیر کے ذریعیہ کا بیان ہے ۔

رکوع ۱۳- کفار و مشرکین کا عناد ، یہود کے دعوی بخیر خوابی کی تکذیب ، اللہ تعالیٰ کی بادشاہت ، راہ راست سے دوری کا سبب ، کافروں کی طرف سے مسلمانوں کو کفر کی طرف اوٹانے کی کوشش ، نظام صلوٰۃ و زکوٰہ کے قیام کی تاکید ، یہود و نصارٰی کا جنت میں جانے کا دعویٰ ، مسلمانوں کے لئے اللہ تعالیٰ کے ہاں اجر ، بیان کیا گیا ہے ۔

ر کوع ممار بہود و نصاریٰ کا ایک دوسرے کے مذہب کو باطل قرار دینا ، مساجد و بران کرنے کی سعی کا انجام ، جہتِ قبلہ کی توجبہہ ، اللہ تعالیٰ کا اولاد سے بری ہونا اور اس کی قدرتِ کاملہ کا بیان ، کافروں کی جاہلانہ آرزو ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بشیر و نذیر بنا کر بھیجنے اور حقیقی بدایت کا بیان ہے ۔

ر کوع 10 – الله تعالیٰ کا بنی اسرائیل کو مخاطب کرکے لینے انعامات یاد دلانا ، احوال قیامت ، حضرت ابراہیم کی آزمائش ، بیت الله میں مقام ابراہیم کو نماز کی جگه بنانا ، دعائے خلیل کا بیان ہے ۔

رکوع ۱۱- ملت ابراہی سے اعراض حضرت ابراہیم کی وصیت ، موت کے وقت حضرت یعقوب کا بیٹوں سے معبود کے بارے میں سوال ، اعمال کی جوابدی ، مسلمانوں کو یہودیوں کی طرف سے یہودیت اختیار کرنے کی دعوت کا جواب ، اللہ تعالیٰ ، قرآنِ کرمے ، سابقہ آسمانی کتب اور تمام انبیاء پر ایمان لانا ، اطاعتِ خدا وندی ، یہود کے

وعوے کا جواب ، اور اعمال کی جوابدی کا بیان ہے ۔

رکوع ۱۷، ۱۸ - تویل قبلہ کا بیان ہے ۔

رکوع 19 - مبر کے ذریعہ استعانت طلب کرنا ، حیاتِ شہدا، صابرین کے لئے خوشخبری ، اللہ تعالیٰ کی رحمت پانے والے ، صفا و مروہ کے درمیان سعی کرنا کمٹائِ حق پر وعید ، کافروں پر تعنت اور ان کے عذاب میں تخفیف نہ ہونے کی خبر اور اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا بیان ہے ۔

ركوع ٢٠ - الله تعالىٰ كى وحدانيت كى دليل ، مشركين ير عذاب كا ذكر ب -

ر كورع الا - حلال كھانے كا حكم ، شيطان كى پيروى كى ممانعت ، باپ دادا كا طريقة الله تعالىٰ كے حكم كے خلاف ہو تو اس پر چلنے كى ممانعت ، كافروں كى مثال ، مومنوں كو شكر كرارى كا حكم ، حرام اشياء كا بيان ، كِنْمَانِ حق كا انجام ، اور بدايت كے بدلے گراہى خريدنا مذكور ہے ۔

ر کُوع ۲۲ - حقیقی بھلائی کا بیان ، قصاص اور وصیت کے احکام بیان کئے گئے ہیں ۔ ر کوع ۲۳ – روزہ کا بیان ۔ اللہ تعالیٰ کا لینے بندے کی دعا قبول کرنا ، سحر و افطار کے اوقات و احکام اور ناحق مال کھانے کی ممانعت بیان کی گئی ہے ۔

ركوع ٢٢٠ - خقيقى بملائى ، كفار سے قبال كا حكم ، مسجدِ حرام كے قريب قبال كى ممانعت ، فقد ختم ہونے تك قبال كرنا ، حرمت والے ميدنوں ميں قبال كا جواز ، لينے آپ كو بلاكت سے بجانا اور رج و عمرہ كے احكام كا بيان ہے ۔

ر كوع ٢٥ - منوعات ج ، احكم عرفات و مُزْدَلِعَهُ ، ذكر الله كى تأكيد اور دنيا و آخرت كى بمعلائى كے لئے دعا كرنا ، سخت بھگرالو آدمى ، الله تعالىٰ كى رضا چلہنے والوں كا ذكر ، شيطان كى بيروى كى ممانعت اور حق سے رو گردانى كا بيان ہے -

رکوع ۲۹ - اللہ تعالیٰ کی طرف ہے بی اسرائیل کو بے شمار کھلی نظانیاں دینے اور بی اسرائیل کو نعمتِ خدا وندی تبدیل کرنے پر شدید عذاب کی وعید ، قیامت کے روز متعیوں کو کافروں پر فوقیت ، لوگوں کا عقائد میں اختلاف کرنا اور ان کی رہمائی کے لئے نبیوں کا مبعوث ہونا ، جنت میں دافلے کے لئے مومنوں کا امتحان ، پھر لوگوں کا آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے انفاق فی سبیل اللہ کے بارے میں بوچھنا ۔ خیرات کے مصارف اور قبال کے حکم کا بیان ہے ۔

ركوع ٢٤ - حرمت والے ميينوں ميں قبال كى ممانعت ، كافروں كى طرف سے

مسلمانوں کو مسجد حرام میں جانے سے روکنا اور مسلمانوں کو ان کے وطن سے نکالنے کی مذمت ، مومنوں ، مہاجروں اور مجاہدین کا رحمت خداوندی کا امید وار ہونا ، شراب و جوئے کا حکم ، یتیم کے ساتھ حسن سلوک اور مشرکوں سے نکاح کی ممانعت ۔

ر كوع ٢٨ - حيض كے احكام ، قَنَمُ كے ذريعه نيك كاموں كے ركنے كى ممانعت اور نيك كاموں كے ركنے كى ممانعت اور نيك كام كے لئے قشم توڑ دينا اور كفارہ ادا كردينا ، جھوٹی قسم پر اللہ تعالیٰ كی طرف سے مواخذہ ، ايلا اور طلاق كے احكام بيان كئے گئے ہيں ۔

ركوع ٢٩ - خلع كا بيان ، طلاق مخلظه اور طلاق ك بعد رجوع ك احكام ، بيان كة

ر كوع مس معت كے بعد فكاح اور رضاعت كى مدت ، بيوه كى عدت اور عدت ميں ينام فكاح كا بيان ہے -

ر کوع اس - مطلقہ کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید ، عام نمازوں اور وسطی نماز کی جفاظت کی تاکید -

ر كوع سبيل الله تعالىٰ كا مردوں كو زندہ كرنا - قبّال فى سبيل الله ، الله تعالىٰ كو قرض دينا ، بنى اسرائيل كا جهاد سے فرار اور الله تعالىٰ كى طرف سے طالوت كو ان كا بادشاہ مقرر كرنے كو تسليم نه كرنا اور طالوت كے بادشاہ ہونے كى نشانى كا بيان ہے -

ركوع ساسا ۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک بہر كا پانی پینے کی ممانعت ، طالوت کے اللہ کا متحان لینا ، بنی اسرائیل کی طرف سے جالوت کے الشكر کا امتحان لینا ، بنی اسرائیل کی طرف سے جالوت کے الشكر کے خلاف ثابت قدمی کی دعا ، پھر جالوت کے اللان اور بعض رسولوں کو مار ڈالنے کا اعلان اور بعض رسولوں کو بعض پر فضیلت دینے کا اعلان ۔

ر كوع ممسل – انفاق فى سبيل الله كى تاكيد ، صفات بارى تعالىٰ ، اسلام لانے كے لئے كافروں كو مجور نه كرنے كى بدايت ، الله تعالىٰ كا مومنوں كو اپنا دوست اور كافروں كو شياطين كا ساتھى اور لال دوزخ قرار دينا ۔

ركوع سے سرت ابراہیم كائرُوُدَ سے مباحث ، مُردوں كو زندہ كرنا ، الله تعالىٰ كى طرف سے حضرت ابراہیم كائرُودَ سے مباحث ، مُردوں كو زندہ كرنے كا مشاہدہ كرانا بيان كے گئے ہیں ۔

ركوع ٢٣١ - انفاق في سبيل الله كي مثال ، خيرات كے بعد احسان جتانا اور سائل كو

سآنا ، صدقات و خیرات میں و کھاوے کی ممانعت ، انفاق فی سبیل اللہ کی ایک اور مثال

ركوع > سا – الله تعالى كراسة مين طال وطيب مال خرج كرفى كى تاكيد ، خيرات كى بارك مين شيطانى و سوسه ، الله تعالى كى طرف سے خير كثير عطا ہونا ، خفيه طور پر خيرات كرنا ، الله تعالىٰ كى راسة مين خرج كرفى والوں كے لئے بورا بدله ، صدقه كے مستق لوگ ۔

ركوع سن السن مومن كا انجام ، مومنوں كے لئے اجر كا دعدہ ، حرمتِ سود كے الحكم اور سودى لين دين ترك نه كرنے والے مومنوں كے خلاف الله تعالىٰ كا اعلانِ جنگ -

ر کوع ۳۹ - قرض کی تخریر لکھنا ، اس پر دو گواہ بنانا اور تخریر لکھنے والے کو عدل کے ساتھ لکھنے کی تاکید ۔

ركوع مم - اعمال كا محاسبه ، ايمان مفصل اور دعائيه كلمات بيان كة كت بي -

### سورۂ بقرہ کے فضائل

آنحضرت صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که سورۂ نظرہ پڑھنا باعث برکت ہے اور اس کا چھوڑنا حسرت و بدنصیبی ہے اور اہلِ باطل اس پر قابو نہیں پاسکتے یعنی اس سورت کے پڑھنے والے پر کسی کا جادہ نہیں چلے گا ( قرطبی بحوالہ مسلم ) ۔

حضرت ابوہر رُرُّہ کی ایک حدیث میں ہے اس سورت میں ایک آیت الیی ہے جو قرآن کی تمام آیات میں اشرف و افضل ہے اور وہ آیت الکری ہے ( ابن کثیر بحوالہ ترمذی ) ۔

صفرت ابن مسعود نے فرمایا کہ جس شخص نے کسی رات میں سورہ بقرہ کی دس آیتیں پڑھیں تو اس رات میں شیطان اس گھر میں داخل نہیں ہوگا۔ وہ دس آیتیں یہ بیں ۔ چار آیتیں آلم سے مُفَلِّوُنَ تک ، پھر تین آیتیں درمیان کی یعنی آیت الکرسی اور اس کے بعد کی دو آیتیں بھر آخری تین آیتیں ( ابن کثیر ۱/۳۲) ۔

مسند احمد میں حضرت معقل بن بیار سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سورہ نظرہ قرآن کی کوبان اور اس کی بلندی ہے اس کی ہر آیت کے

ساتھ ۸۰ فرشتے نازل ہوتے تھے اور آیت الکری تو عرش کے نیچے سے نکال کر اس سورت کے ساتھ ملائی گئ اور سورۂ لیس قرآن کا دل ہے ۔ جو شخص اس کو اللہ تعالیٰ کی رضا اور طلب آخرت کے لئے پڑھتا ہے ۔ اس بخش دیا جاتا ہے ۔ اس سورت کو مرنے والوں کے سلمنے پڑھا کرو ( ابن کثیر ۱/۳۲) ۔

حضرت ابو ہر رُءُ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ لیے گھروں کو قبریں نہ بناؤ ۔ جس گھر میں سورۂ نقرہ پڑھی جائے اس میں شیطان داخل بہتیں ہوسکتا ( ابن کثیر بخوالہ مسند احمد ، مسلم ، ترمذی ، نسائی ۱/۳۲) ۔

صفرت عبداللہ معود بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سے کسی کو ایسا نہ پاؤں کہ وہ ٹانگ رکھے پڑھتا چلا جائے اور سورہ بقرہ کو پڑھنا چھوڑ دے ۔ پس بیشک جس گھر میں یہ سورت پڑھی جاتی ہے اس میں سے شیطان بھاگ جاتا ہے اور بیشک سب سے بدتر گھر وہ ہے جس میں کتاب اللہ کی تلاوت نہ کی جائے ۔

# سورهٔ بقره کی تفسیر

۱ حروف مقطعات آلم . یہ حروف مقطعات ہیں ۔ اس قسم کے مخلف حروف قرآنِ کریم کی ۱۱۳ سور توں میں ہے 1۲ سور توں کے شروع میں آئے ہیں ۔ ان کے معنی و مردا اللہ تعالیٰ اور اس کے جیب پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہی جانتے ہیں ۔

### عظمتِ قرآن

الكِتَابُ . ايك خاص كتاب - اس سے مُراد قرآن ہے -رُفِيَبَ . شك ، شب ، گان - امام راغب اصفهانی فرماتے ہیں كه رَیْب الیے تردّد اور وہم كو كها جاتا ہے جس كى بنیاد كوئى نه ہو اور جو ذرا سا خور و تامل سے رفع ہو جائے -

فشان نزول مالک بن صف یہودی ، مسلمانوں کے دلوں میں یہ کہہ کر شکوک و شبات پیدا کرتا تھا کہ یہ قرآن وہ کتاب نہیں جس کی پہلی کتابوں میں خردی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس شک و شبہ کو دور کرنے کے لئے مسلمانوں کی تعریف اور کافروں کی مذمت میں یہ آیتیں نازل فرمائیں ۔ پہلی چار آیتیں ذلک الکتب ہے مفلون تک مسلمانوں کی تعریف میں ، دو آیتیں کافروں کی مذمت میں اور پھر ۱۱ آیتیں منافقوں کے بارے میں نازل ہوئیں ( تفسیر جلالین صفحہ ۱۳ )۔

تعشرت سے سیاب جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم تلاوت فرماتے ہیں اور یہود و مشرکین جس کو بھٹلاتے ہیں وہی قرآنِ کریم ہے جس کی خبر پہلی کتابوں میں دی گئی ہے اور جس کے دلائل الیے واضح اور روشن ہیں کہ کوئی معقول اور منصف مزاج آدی اس کی حقانیت اور اس کے منجاب اللہ ہونے میں ذرا بھی شک و شبہ نہیں کرسکتا جیبا کہ سورہ آم جدہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

تَنْزِيلُ الْكِتْبِ لاَرَيْبَ فِيهِ مِنْ رَّبِ الْعُلَمِيْنَ ( آيت ٣٢)-

اس بارے میں ذرا بھی شک و شبہ بہیں کہ یہ کتاب پروردگار عالم کی طرف سے اتری ہے ۔

جو عبودی اپنی کتابوں کے حقیقی عالم تھے وہ قرآن کو سنتے ہی ایمان لے آئے اور جو بغض و عناد اور حسد میں بمثلا تھے وہ اس سعادت ابدی سے محروم رہے ۔

### مومنین کی صفات هُدًی لِّلُمُتَّقِیْنَ ،

" ( یه کتاب ) ربیزگاروں کیلئے بدایت و ربخائی ( کا ذریعہ ) ہے "

مُتُنَقِنِنَ ۔ پہیز گار ۔ اللہ سے ڈرنے والے ۔ یہ اِتَّقاً کی اسم فاعل جمع کا صغیہ ہے حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ متقی وہ مومن ہیں جو شرک سے اجتناب کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے احکام بجالائیں ۔ حضرت حسن بھری فرماتے ہیں کہ متقی وہ ہے جو حرام سے بچے اور فرائض بجالائے ۔

تعفری – قرآنِ کریم سے ویسلے بھی اللہ تعالیٰ نے لینے پیغمبروں اور رسولوں پر اپنی کتابیں اور صحیفے نازل کئے تھے ۔ اس وقت بھی بہت کم لوگوں نے ان سے ہدایت و رہنائی حاصل کی تھی اور لوگوں کی اکثریت اپنی بد اعمالی اور حالت کفر پر قائم رہی ۔ ان میں سے بعض بد بخت تو ایمان لانے کے بعد مرتد ہو گئے ۔ اس طرح قرآنِ کریم سے بھی ہدایت و رہنائی صرف وہی لوگ حاصل کریں گے جن کے دل کا آئمینے ، نفسانی و شیطانی ظلمتوں کے زنگ سے صاف و شفاف اور روشن ہوگا ۔ الیے لوگ ہی لینے قلب کی نورانیت کے سبب ناپسندیدہ اور بڑے کاموں سے اجتناب کرتے ہیں ۔

قرآن کریم میں کہیں عام ہدایت کا ذکر ہے اور کمیں خاص ہدایت کا ۔ یہاں خاص ہدایت کم سے لئے ہے خاص ہدایت مُراد ہے ۔ ہر چند کہ قرآنی ہدایت مسلمانوں اور کافروں سب کے لئے ہے ( حُدِّی لِلْنَاس ۔ انسانوں کے لئے ہدایت کا ذریعہ ہے ) مگر اس سے فائدہ حاصل کرنا صرف پربیزگاروں کا حصہ ہے کیونکہ ان کا دل زنگ و ظلمات نفسانی و شیطانی سے پاک و صاف اور روشن ہوتا ہے ( مظہری ۱/۱۸) ۔

صحیحین میں حضرت نعمان بن بشیر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حلال بھی ظاہر ہے اور حرام بھی ظاہر ہے اور ان دونوں کے درمیان بہت سے مشتبہ امور بیں جہنیں اکثر لوگ نہیں جان سکتے ۔ پی جس شخص نے لینے آپ کو مشتبہ امور سے بچا لیا تو اس نے اپنی آبرو اور دین کو بچا لیا اور جو مشتبہ امور میں جا پڑا ۔ جسے ایک چروابا کسی محفوظ و ممنوعہ چراگاہ کے امور میں پڑ گیا تو وہ حرام میں جا پڑا ۔ جسے ایک چروابا کسی محفوظ و ممنوعہ چراگاہ کے گرد جانور چرا رہا ہو تو قریب ہے کہ وہ چراگاہ میں جا پڑے ۔ آگاہ ہو جاؤ! ہر بادشاہ کی ایک ممنوعہ علاقہ اس کے محارِم ایک ممنوعہ علاقہ اس کے محارِم ایک ممنوعہ علاقہ اس کے محارِم

( ممنوعات ) ہیں ۔ آگاہ ہو جاؤ! ( انسان کے ) جسم میں گوشت کا ایک لو تقرا ہے جب تک وہ مرست اور صحح رہتا ہے اور تک وہ درست اور صحح رہتا ہے اور جب اس میں فساد پیدا ہو جاتا ہے ۔ آگاہ ہو جاؤ وہ گوشت کا لو تقرا دل ہے ۔ آگاہ ہو جاؤ وہ گوشت کا لو تقرا دل ہے ( مظہری ۱/۱۸) ۔

٣ . ٱلَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلُولاَ وَ مِمَّا رُزُ قُنْهُمُ الصَّلُولاَ وَ مِمَّا

( اور منتقی وہ بیں ) جو غیب پر ایمان رکھتے بیں اور نماز قائم کرتے بیں اور منتقی وہ بیں ) جو غیب پر ایمان رکھتے بیں اور جو کچے ہم نے ان کو عطا کیا ہے وہ اس میں سے ( اللہ تعالیٰ کی راہ میں ) خرچ کرتے ہیں ۔

میو مینون کے افغاد پر انظر ایکان کے انظا ہے ۔ لغت میں کمی کی بات کو کمی کے افغاد پر انقین کے ساتھ مان لینے کا نام ایمان ہے ۔ شریعت کی اصطلاح میں رسول کی خبر کو مشاہدہ کے بغیر محض رسول کے افغاد اور بجروسہ پر انقین طور سے مان لینے اور زبان سے اس کا اقرار کرنے کا نام ایمان ہے ( معارف القرآن ۱/۱۰) ۔

بالغيب

ہر وہ چیز جو انسان کی نظروں اور دوسرے حواس سے باہر ہو غیب ہے۔
قرآنِ کریم میں لفظ خیب سے وہ تمام چیزیں مراد ہیں جن کی خبر رسول
الله صلی الله علیہ وسلم نے دی ہے اور ان کا علم عقل اور حواسِ
خسہ کے ذریعہ نہیں ہوسکتا ۔ اس میں الله تعالیٰ کی ذات و صفات ،
تقدیری امور ، مرنے کے بعد زندہ ہونا ، قیامت کے روز الله تعالیٰ
کے سلصے پیش ہونا ، جنت و دورخ کے حالات ، قیامت اور اس میں
پیش آنے والے واقعات ، فرشتے ، آسمانی کتابیں اور انبیاء سابقین وغیرہ
سب شامل ہیں ۔

كَيْقِيْمُونَ \_ وہ قائم كرتے ہيں - يہ إِقَامَةً عے بنا ہے جس كے معنى قائم كرنا كے ہيں

الصَّلُولَاَ . لغت میں صلوٰہ دعا کو کہتے ہیں ۔ شریعت میں نماز کو صلوٰہ کہتے ہیں ، رکوع ، تجود اور دوسرے خاص افعال کا نام نماز ہے ، جو خاص اوقات میں خاص شرائط کے ساتھ ادا کئے جاتے ہیں ۔

یقینیمُون کاده کہتے ہیں کہ اقامت صلوٰہ یہ ہے کہ وقتوں کا خیال رکھنا ، وضو الصَّلُولاً ۔ اتھی طرح کرنا اور رکوع و مجود بوری طرح ادا کرنا ۔ مقاتل کہتے ہیں کہ وقت کی نگہبانی کرنا ، کامل طہارت کرنا ۔ رکوع و مجود بوری طرح کرنا ، کامل طہارت کرنا ۔ رکوع و مجود بوری طرح کرنا اور اُتحِیات و درود پڑھنا ، اقامتِ صلوٰہ ا

پس اقامتِ صلوہ یہ ہے کہ رکوع و مجود اور قیام و قعود کی بوری رعایت اور پابندی کے ساتھ خود بھی با قاعدگی سے صحیح اوقات میں نماز ادا کرنا اور دوسروں کو بھی اس کی ادائیگی پر آمادہ کرنا ۔

رُزُ قُنْ هُمْ مَ مَ نَ ان کو دیا ۔ اس کے معنی میں بہت وسعت ہے ۔ اس کے اس کے اندر ہر قسم کی تعمتیں آ جاتی بیں خواہ وہ ظاہری ہوں جسے مال و دولت صحت اور اولاد وغیرہ ۔ یا باطنی جسے علم و دانائی اور مجھے بوجھ وغیرہ ۔

كَيْنْفِقُونَ - وه خرج كرتے بين - يد إنفال ع نكلا ب -

تغفری : - اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے متقبوں کی تین صفتیں بیان کی ہیں - ایک یہ کہ وہ غیب کی ان چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں جن کی خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ہے اور عقل و حواس کے ذریعہ ان کا علم نہیں ہوسکتا ۔ دوسرے یہ کہ وہ نماز قائم کرتے ہیں ۔ تیسرے یہ کہ وہ اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے مال میں سے اس کی راہ میں مناسب موقعوں پر جائز اور مفید کاموں میں خرچ کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے راست میں مناسب موقعوں پر جائز اور مفید کاموں میں خرچ کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے راست میں مال خرچ کرنا بہت بڑی قربانی ہے ۔ بہت سے لوگ بدنی عبادت ، نماز و روزہ وغیرہ تو کرتے ہیں گر اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنے میں بخل سے کام لیتے ہیں جو دنیا و آخرت دونوں کے لئے نقصان دہ ہے ۔

ضحاک فرماتے ہیں کہ سورہ برات میں زکوہ کی جو سات آیٹیں نازل ہوئی ہیں

ان سے وہلے یہ حکم تھا کہ اپنی طاقت کے مطابق تھوڑا بہت جو میسر ہو وہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں دیتے رہو ۔ ( ابن کثیر ۱/۴۲) ۔

قنادہ فرماتے ہیں کہ تم اللہ تعالیٰ کے دیئے ہوئے مال میں سے خرج کرتے رہو کیونکہ یہ مال متبارے پاس اللہ تعالیٰ کی امانت ہے اور عنقریب تم سے جدا ہو جائیگا۔ پس تم اپنی زندگی میں اسے اللہ تعالیٰ کی راہ میں لگا دو ( ابن کثیر ۱/۳۲) ۔

تحقیقت یہ ہے کہ ہمارے پاس جو کچھ مال و دولت اور ہمز و صلاحیت ہے وہ سب اللہ تعالیٰ کے عطاکردہ ہیں اور اس کی امانت ہیں ۔ اگر ہم اپنا تمام مال و صلاحیت اللہ تعالیٰ کی راہ میں اس کی رضا کے لئے خرج کر دیں تو بھی بھا ہے اور ہمارا کوئی احسان نہیں ( معارف القرآن ۱/۱۱) ۔

۲ - وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِمَا النَّرِلَ النَّيْكَ وَ مَا النَّرِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ مَا النَّرِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ مَا النَّرِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ وَبِالْا خِرَةِ مُمْ يُوْقَنِنُونَ ، وَمَا النَّرِلَ النَّهِ اللَّهِ مَا يَكُونَ ، اور وَه ( مَتَى ) لوگ اس بر بحی ایکان رکھتے ہیں جو آپ بر ( قرآن ) نازل کیا گیا اور اس بر بھی جو آپ سے وہلے نازل کیا گیا ۔ اور ان کو قیامت ( واقع ہونے ) کا یقین ہے ۔

آخرت . آخرت - پچھلا گر - قیامت چونکہ دنیا فنا ہونے کے بعد آئے گی اس لئے اے آخرت کہتے ہیں -

یُوَقِنُونَ ۔ وہ یقین رکھتے ہیں ۔ یہ اِلْقان کے بنا ہے جو یقین سے نکلا ہے ۔ یقین اس علم کو کہتے ہیں جو دلائل سے اس قدر واضح اور ثابت ہو کہ اس میں شک و شبہ کی گنجائش نہ رہے ۔

تشریک اس آیت میں بھی متقیوں کی صفات کا بیان ہے کہ اے محد صلی اللہ علیہ وسلم جو کچھ آپ اللہ تعالیٰ کی طرف سے لائے اور جو کچھ سابعۃ انبیاء آپ سے وہلے لائے نظے ، یہ متقی لوگ ان سب کی تصدیق کرتے ہیں اور لینے رب کی سب باتوں ، مرفے کے بعد زندہ ہونا ، قیامت ، جنت ، دوزخ ، حساب اور میزان وغیرہ کو ملنتے ہیں ۔ یہ لوگ یہ نہیں کرتے کہ لینے رب کی بعض باتوں کو مانیں اور بعض کا انکار کریں ۔ ونیا

عمل کی جگہ ہے۔ بدلہ کی جگہ آخرت ہے جہاں ہر شخص کو دنیا میں کئے ہوئے اس کے ایک ایک ایک عمل کا بورا بولہ ملے گا۔ پس اس دنیا سے آخرت کا گہرا تعلق ہے۔ ہماری آخرت کی زندگی پر ہے۔ ہم دنیا میں جسبے اعمال کریں گے ویسا ہی بدلہ آخرت میں پائیں گے۔ اس لئے متھی وہی ہے جو ہر کام سے وہلے اس بات کا اطمینان کر لے کہ انہام کے اعتبار سے اس کے اعمال و افعال اللہ تعالیٰ کی ہدایت و اسحام کے خلاف نہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے ہماری ہدایت و رہمنائی کا بورا بورا انتظام فرمایا ہے۔ سمجے اور غلط راستوں کی واضح طور پر نشاندہی فرمائی ہے۔ اس کے ساتھ ہی ہمیں اعمال کے معاملہ میں بوری بوری آزادی اور اختیار ہمی دیا گیا ہے۔ اب ساتھ ہی ہمیں اعمال کے معاملہ میں بوری بوری آزادی اور اختیار ہمی دیا گیا ہے۔ اب شیطان کے راستہ کو اختیار کرتے ہیں یا شیطان کے راستہ کو اختیار کرتے ہیں یا شیطان کے راستہ کو اختیار کرتے ہیں یا شیطان کے راستہ بر چلتے ہیں۔

۵ ـ أُولُنِّكَ عَلَى مُدَّى مِّنْ رَّبِيِّهِمْ ۚ وَ اُولُنِكَ مُمُّ الْمُغْلِحُوْنَ ۗ الْكِلِّكَ مُمُّ

\* وبی ( منتقی ) لوگ لینے روردگار کی طرف سے بدایت ر بیں اور وبی فلاح پانے والے بیں " -

مُفْلِحُونَ فلاح پانے والے - یہ اِفلاَحٌ سے اسم فاعل ہے جو فَلْحٌ سے بنا ہے - اس کے لفظی معنی چیرنے پھاڑنے کے بیں - کاشت کارکو فَلاَحْ ای لئے کہ بیں - کاشت کارکو فَلاَحْ ای لئے کہتے ہیں کہ وہ زمین کو کھود کر یج ہوتا ہے جو زمین کو چیر کر بودے کی صورت میں باہر آتا ہے -

تشری : آخرت کے گر کا جیبا یقین ان پربیز گاروں کو ماصل ہے جن کی چند صفات او پر بیان ہوئی بیں ویبا کسی اور کو میسر نہیں ۔ پی جو خیب پر ایمان لاتے بیں جو کچے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم پر نازل ہوا اس پر یقین رکھتے ہیں ، آپ ہے جہلے جو کتابیں نازل ہوئیں ان کو بھی ملتے بی ، یوم آخرت پر یقین رکھتے ہیں ، نماز قائم کرتے ہیں ، اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے مل میں سے اس کی راہ میں خرج کرتے ہیں ۔ نیک عمل ہیں ، اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے میل میں سے اس کی راہ میں خرج کرتے ہیں ۔ نیک عمل کرتے ہیں اور برائیوں سے بچتے ہیں وہی دنیا و آخرت دونوں میں ہر طرح کی خیر و خوبی

اور فوز و فلاح حاصل کرنے والے بیں اور وہی یقینی طور پر کامیاب ہیں ۔

ابن ابی حاتم نے صفرت عبداللہ ابن عراقی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قرآنِ کریم کی ( بعض آیتوں کی ) تلاوت سے تو ہماری ہمت بڑھتی ہے اور قرآن کی ( بعض آیتوں کی ) تلاوت ہمیں نا امید و مانویں کر دیتی ہے ۔ آپ نے فرمایا کیا میں تہیں لال جنت اور لال دورخ کے بارے میں نہ بتادوں ؟ ۔ صحابہ نے عرض کیا ہاں! یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ۔ پھر آپ نے آلم ذکو ک آلکت الکت سے مفلوق ، تک پڑھ کر فرمایا کہ یہ تو جنتی لوگ ہیں ۔ صحابہ نے عرض کیا کہ ہمیں امید ہے کہ ہم انہی میں سے ہوں یہ تو جنتی لوگ ہیں ۔ صحابہ نے عرض کیا کہ ہمیں امید ہے کہ ہم انہی میں سے ہوں سے ۔ پھر آپ نے اِنَّ الَّذِیْنَ کُفُرُوْ اَسُوَاء ہے مُعَلِیْمُ تک پڑھکر فرمایا کہ یہ لال دورخ ہیں صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم الیے نہیں ہیں ۔ آپ نے فرمایا کہ یہ لال دورخ ہیں اس ( ابن کثیر ۲۳۵،۳۳ ) ۔

عبال تک مومنوں کا ذکر ہے جو اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ہدایت یافتہ اور مراد پانے والے ہیں ۔ آخرت کی فلاح و کامیابی بھی انہی کو حاصل ہوگی ۔ اس کے بعد دو آیتوں میں کافروں کا ذکر ہے جو لینے کفر پر سختی سے قائم ہیں ۔ یہ لوگ ایمان کی دولت سے ہمیشہ کے لئے محروم ہو گئے ہیں گویا ان میں حق کو قبول کرنے کی صلاحیت ہی نہیں ری ۔

### كافروں كا حال

٢ - إِنَّ الَّذِينُ كَفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمْ ءَانْذَرْتَهُمْ اَمْ لَمْ
 تُنْذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ـ

بلاشہ جن لوگوں نے (اسلام قبول کرنے سے) انکار کیا ، ان کے لئے

آپ کا ڈرانا یا نہ ڈرانا برابر ہے ۔ وہ ایمان نہیں لائیں گے ۔

گفر و آ ۔ انہوں نے کفر کیا ۔ انہوں نے انکار کیا ۔ کفر کے لفظی معنی چیپائے

گفر و آ ۔ کفر کے لفظی معنی چیپائے

کے بیں ۔ شریعت کی اصطلاح میں جن چیزوں پر ایمان لانا فرض ہے

ان میں ہے کئی چیز کے انکار کا نام کفر ہے ۔

ان میں ہے کئی چیز کے انکار کا نام کفر ہے ۔

الیی خبر دینے کو کہتے ہیں جس سے خوف پیدا ہو ۔ مطلق ڈرانے کو اندار نہیں کہتے بلکہ ایسا ڈرانا جو شفقت و رحمت کی بنا پر ہو جیسے بچہ کو آگ ، سانپ وغیرہ سے ڈرانا ، ( معارف القرآن ۱/۱۱) ۔

گفتری کے ۔ اس آیت میں ایے لوگوں کا ذکر ہے جو مومنوں کی بالکل فعد واقع ہوئے ہیں ۔ یہ لوگ دل ہے اسلام کے دشمن ہیں ، اپنا وقت ، قوت اور مال و دولت ، ہر چیز اسلام کی مخالفت میں صرف کرتے ہیں اور واضح اور روشن دلائل سلمنے آنے کے باوجود لیخ کفر پر قائم ہیں ۔ ان کے مسلسل الگار اور اسلام کی مخالفت کے باعث ان کے قبول حق کی مسلحیت رفتہ رفتہ ختم ہو گئی ۔ ایسی صورت میں ان کو عذاب سے ڈرانا یا نہ ڈرانا ہرابر ہے ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بڑی خواہش اور آرزو تھی کہ سب لوگ اسلام میں داخل ہو جائیں چنائخ صفرت ابن عبائن سے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس بات کی بڑی خواہش تھی کہ تمام لوگ ایماندار ہو جائیں اور وہ بدایت کو قبول کر لیں ۔ پس اللہ تعالیٰ نے آپ کو خبر دی کہ یہ لوگ ایمان نہیں لائیں میں سے حصہ پایا ہے وہ آپ کی بات مانے گا اور جو بد قسمت ہے وہ ہر گز آپ کی میں سے حصہ پایا ہے وہ آپ کی بات مانے گا اور جو بد قسمت ہے وہ ہر گز آپ کی بدایت نہیں کرے گا درانا یا نہ ڈرانا ان کے لئے ذرا سا بھی فائدہ مند نہیں اور یہ بدایت نہیں ۔ بہذا آپ کا ڈرانا یا نہ ڈرانا ان کے لئے ذرا سا بھی فائدہ مند نہیں اور یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی اس وی کی جو آپ پر نازل کی گئی ہے کبھی بھی تصدیق نہیں کریں لوگ اللہ تعالیٰ کی اس وی کی جو آپ پر نازل کی گئی ہے کبھی بھی تصدیق نہیں کریں گئی ہے اس کی اس وی کی جو آپ پر نازل کی گئی ہے کبھی بھی تصدیق نہیں کریں گئی ہے اس کی اس دی کی جو آپ پر نازل کی گئی ہے کبھی بھی تصدیق نہیں کریں گئی ہے ابن کی میں اور ا

قرآنِ کرم میں ارشاد ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كُلِمَتُ رَبِّكَ لاَ يُؤُمِنُونَ ، وَلَوْ جَاءَ تُهُمُ كُلُّ اللهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذْبَ الْاَلِيْمُ . (يونس ٩٤,٩٦) .

بیشک جن لوگوں پر تیرے رب کی بات ثابت ہو چکی ہے وہ ایمان نہیں لائیں گے اگر چہ وہ تمام معجزے دیکھ لیں عبال تک کہ درد ناک عذاب دیکھیں ۔ پھر آپؓ کے اطمینان اور تسلی کے لئے ارشاد فرمایا ۔

فَاتَّمًا عَلَيْكَ ٱلْبَلَاغُ وَ عَلَيْنَا الْحِسَابِ . ( رعد آيت جَالَيْنَا الْحِسَابِ . ( رعد آيت جَالَيْنَا

پی آپ کے ذمر تو احکام بہنچا دینا ہے اور ( ان سے ) حساب لینا ہمارا ذمر ہے۔

إِنَّمَا اَنْتَ نَذِيْرٌ . وَ اللهُ عَلىٰ كُلِّ شَى ءٍ وَكِيلٌ م ( مود اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى ءٍ وَكِيلٌ م ( مود ال

بس آپ کا کام تو خر دار کرنا ہے ۔ اور الله برچیز پر نگببان ہے ۔

- خَتَمَ اللهُ عَلَى تُتُلُوبِهِمْ وَ عَلَىٰ سَمْعِهِمْ - وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ - وَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْمُ كَا اللهُ عَلَيْمُ كَا اللهُ عَلَيْمُ كَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْمُ كَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْمُ كَا اللهُ عَلَىٰ اللهُوالِمُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَ

اللہ تعالیٰ نے ان کے ولوں اور کانوں پر مہر نگا دی ہے اور ان کی گرا میں ہے اور ان کی ہے اور ان کی ہے آئکھوں پر پردہ پڑا ہوا ہے ۔ اور ان کے لئے بڑا عداب ہے ۔ اس نے مہر نگا دی ۔ خُم ہے کہ جس جیز پر مہر نگائی جائے اس کے اندر نہ تو باہر سے کوئی چیز داخل ہوسکتی ہے اور نہ اندر سے کوئی چیز باہر آسکتی ہے ۔ قادہ فرماتے ہیں کہ ختم کا مطلب یہ ہے کہ ان پر شیطان غالب آگیا اور وہ اس کے کہنے پر لگ گئے عہاں تک کہ مہرِ خداوندی ان کے ولوں اور کانوں پر لگ گئی ۔ اور آنکھوں پر پروہ پڑگیا ۔ اب وہ نہ ہدایت کو دیکھ سکتے ہیں ، نہ سن سکتے ہیں اور نہ بھ سکتے ہیں ۔ مجابد فرماتے ہیں کہ لوگوں کے دلوں پر گناہ چوہے جاتے ہیں اور اسے ہر طرف سے گھر لیتے ہیں ۔ ہی کہ لوگوں کے دلوں پر گناہ چوہے جاتے ہیں اور اسے ہر طرف سے گھر لیتے ہیں ۔ ہی یہی کہ گئے ، ختم اور مہر ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

بَلُّ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيُهَا بِكُفُرِ مِمْ \_ (النساء١٥٥) \_

بلکہ ان کے کفر کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان پر مہر نگادی ۔

مُ مُوبِهِمَ ۔ ان کے دل ۔ قَلْبُ کی جمع ہے ۔ یہاں قلب سے مراد گوشت بوست کا بنا ہوا دل نہیں بلکہ وہ قوت مراد ہے جو عقل و شعور اور ارادہ کا مرکز ہے ۔

سَمْعِهِمْ ۔ ان کے کان - یہ مفرد لفظ ہے مگر جمع کے معنی میں استعمال ہوا ہے ۔ سُمْعِ کے معنی سننے کی قوت ہے بہاں کان مراد ہیں -

اُبع ان کی آنکھیں - یہ بَصُر کی جمع ہے - جس کے معنی بیں کسی چیز کا آنکھ سے ادراک کرنا ۔ کبھی کبھی اس کا اطلاق قوت باصرہ پر بھی ہوتا ہے مہاں اس سے دیکھنے کی قوت مراد ہے ۔

غِشَاوُ لَا اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ ہے کہ بیں جو کسی چیز پر حاوی ہو کر اے سب طرف سے ڈھانک لے ۔

فشانِ نزول سے یہ آبت ولید بن مغیرہ ، عتب ، ابو جبل وغیرہ ، ان کافروں کے بارے میں نازل ہوئی جنگی موت اللہ تعالیٰ کے ازلی علم میں حالتِ کفر پر ہوئی تھی ( حاشیہ ترجمیء قرآن از حضرت مولانا عاشق الجی میرشی ) ۔

ابن جریر نے ابن عبائ کی روایت سے بیان کیا کہ اِن الکَدِین کُفُرُوْا ..... عَذَابُ عَظِیْم کی دونوں آیتیں مدینے کے یہودیوں کے بارک میں نازل ہوئیں۔ ( جلالین صحفہ ۲) ۔

تعشرت - ممبر اور پردہ سے رکھ می کم کم راور پردہ مراد مہیں بلکہ اس سے دہ سیابی مردا ہے جو گناہوں کے ارتکاب سے گہاکاروں کے دلوں پر آجاتی ہے اور جس سے ان میں حق کو قبول کرنے کی صلاحیت باتی نہیں رہتی ۔ اس لئے وہ کفر اور گناہ کے کاموں کی طرف تو شی سے دوڑتے ہیں ہی یہ ایک حالت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے استعارہ کے کی طرف تو شی سے دوڑتے ہیں ہی یہ ایک حالت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے استعارہ کے

طور پر مبر اور پردے سے تعبیر فرمایا ہے ( حقانی ١/٣١٧) -

بغوی نے حضرت ابو ہر رکڑہ کی روایت سے بیان کیا کہ نبئ کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب مومن کوئی گناہ کرتا ہے تو اس کے ول میں ایک تھوٹا سا سیاہ نقطہ پیدا ہو جاتا ہے بھر اگر اس نے توبہ کرلی اور آئندہ گناہ کرنے سے باز رہا اور استغفار کرتا رہا تو اس کے دل سے وہ سیاہ نقطہ صاف کر دیا جاتا ہے ۔ پس یہ وہی زنگ ہے جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب (قرآنِ کریم) میں فرمایا ہے ۔ (مظہری کا ایک ہے ۔ (مظہری ) میں فرمایا ہے ۔ (مظہری ) ۔

كَلاَّ بَلُ مَ رَانَ عَلىٰ قُلُوْبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُوْنَ طِ المَطْفَفِينِ ١٢ -

بلکہ ان کے دلوں پر ان کی بد اعمالیوں کی وجہ سے زنگ آگیا ہے۔

یہ مہر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ان کی دیدہ ولیری اور علی الاعلان نافرمانی کی سزا تھی ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں اور کانوں ہر مہر لگا کر ان کو ہمیشہ کے لئے ہدایت سے محروم کر دیا اب وہ نہ تو حق بات کو مجھ سکتے ہیں اور نہ دیکھ سکتے ہیں اس لئے ان کو ڈرانا اور نہ ڈرانا سب برابر ہے ۔ اور آخرت میں ان کے لئے ایک ایسا سخت عذاب ہے کہ مخلوق میں سے کوئی اسکا تصور بھی مہیں کر سکتا ۔

### منافقين كاحال

سورہ نقرہ کے پہلے رکوع میں مومنوں اور کافروں کا بیان تھا اب اگلی تیرہ آیتوں میں منافقوں کا ذکر ہے جو ظاہری طور پر اپنے آپ کو مسلمان کہتے مگر دل ہے وہ کفر کے حافی و ناصر تھے ۔ منافق لفظ نُفُقُ ہے لگلا ہے جس کے معنی سرنگ لگانے کے ہیں جسے جنگلی جانور زمین کے اندر سرنگیں بناتے ہیں تاکہ وقت آنے پر ان میں پناہ لے سکیں اور خفیہ راستوں ہے بھاگ لگلیں ۔ اس اعتبار سے منافق اس بد بخت انسان کو کہا جاتا ہے جو بظاہر اسلام قبول کر لے لیکن مسلمانوں کے مقابلہ میں خفیہ چالیں چلے اور دشمیٰ

کے لئے وقت کا منظر رہے ۔

حضرت ابو ہریگ بیان کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ منافق کی تین علامتیں ہیں ۔

ا - جب وہ بات کرے تو جھوٹ بولے ۔

۲ - جب وعدے کرے تو اس کی خلاف ورزی کرے ۔

٣ - جب اس كے ياس امانت ركھى جائے تو خيانت كرے ـ

( بخاری شریف ۱۳/۱۳ ) ۔

### منافقوں کے ایمان کی حقیقت

٨ - وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَقُولُ الْمَنَّا بِاللَّهِ وَ بِالْيَوْمِ الاٰخِرِ
 وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنْدِينَ ـ

اور کچھ الیے لوگ بھی بیں جو ( زبان سے تو ) کہتے بیں کہ بم اللہ تعالیٰ اور قیامت کے دن ہر ایمان لائے حالانکہ وہ مومن بہیں بیں۔

النّاس ۔ انسان ۔ لوگ ، یہ یا تو اِنْنَ ہے مشتق ہے کیونکہ انسان ایک دوسرے ہے مانوس اور مالوف ہوتے ہیں یا اُنسَ ( اس نے ظاہر کیا ) ہے کیونکہ آدی بھی ایک دوسرے پر ظاہر ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کو دکھائی دیتے ہیں یہ اصل میں اُناسُ تھا ہمزہ کو حذف کرکے اس کے بدلے حرف تعریف ( ال ) لایا گیا بعض کے نزدیک یہ اِنسَانُ کی جمع بدلے حرف تعریف ( ال ) لایا گیا بعض کے نزدیک یہ اِنسَانُ کی جمع ہے ۔ ( مظہری ۱/۱۵) ۔

تعشرت سے بھتے تھے کہ ہم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت پر ایمان لائے تاکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت پر ایمان لائے تاکہ مسلمانوں میں گھل مل کر دنیاوی فوائد و منافع حاصل کریں ۔ اور ہر قسم کی سختی ہے جو ان پیش آنے والی تھی اسلام کو آڑ بنا کر اپنا بچاؤ کر سکیں مگر ان کا ایمان حقیقی ایمان نہ تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو آگاہ کرنے کے لئے فرمایا کہ یہ لوگ مومن نہ تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو آگاہ کرنے کے لئے فرمایا کہ یہ لوگ مومن

نہیں بلکہ فریبی اور دھوکہ باز ہیں ۔ یہ لوگ ہمیشہ در بردہ برہ کر اسلام کی یخ کنی کرتے رہے (حقائی ۱/۳۱۸) ۔

یہ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے بغیر لوم آخرت پر ایمان کے مدعی تھے حالانکہ کوئی بھی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے بغیر اللہ تعالیٰ اور لوم آخرت کو بہیں پاسکتا ۔ لہذا ان کا دعویٰ ایمان باطل اور خود فریبی کے سواکچے بہیں ۔

## منافقوں کی غلط فہی

9 - يُخْدِعُونَ اللهُ وَالَّذِيْنَ الْمُنُوا وَ مَا يُخْدَعُونَ اللهُ وَالَّذِيْنَ الْمُنُوا وَ مَا يُخْدَعُونَ اللَّ

وہ ( اپنے خیال میں ) اللہ تعالیٰ اور مومنوں کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں حالانکہ وہ اپنے آپ ہی کو دھوکہ دے رہے ہیں اور وہ ( اس بات کو ) سمجھتے نہیں ۔

میخد عُون وہ دھوکہ دیتے ہیں۔ وہ دل میں بری بات چھپاتے ہیں۔ یہ خَدُعُ سے بنا ہے جس کے معنی بوشیدہ کرنے کے ہیں۔ خَدُعُ اے کہتے ہیں کہ کسی کو اس مکروہ اور نا پسندیدہ بات کے بارے میں دھوکہ میں رکھنا جے وہ دل میں چھپائے ہوئے ہو (مظہری ۱۵۸ ۱)۔

یشعر ون عور رکھتے ہیں ۔ وہ مجھتے ہیں ۔ یہ شعور کے بنا ہے جس کے مطلب معنی بوجھنے کے ہیں ۔ یہاں اس سے اندرونی احساس مراد ہے۔ مطلب یہ ہے کہ منافقین خود ہی فریب میں بسلا ہیں اور انہیں اپنی اس مناقت کی خر نہیں ۔

منافقوں کا یہ سمجھنا کہ وہ اللہ تعالیٰ اور مومنوں کو دھوکہ دے رہے ہیں محض خام خیالی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ تو عالم الغیب ہے ۔ اس سے کوئی بات بوشیدہ نہیں اور وہ وہ کے ذریعے اپنے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اور پھر ان کے ذریعے مسلمانوں کو وقتاً

فوقتاً ان منافقوں کے حال سے مطلع فرماتا رہتا ہے۔ لہذا یہ خود ہی دھوکہ میں ہیں اور اپنی غفلت اور بے خبری کی بنا پر اس بات کو محسوس بنیں کرتے کہ ان کی دھوکہ دہی کا نقصان خود انہی کو چہنے رہا ہے۔ یہ لوگ دنیا میں بھی رسوا ہوئے اور آخرت میں بھی شدید عذاب میں بنتلا ہوں گے (مظہری 1/۲۵ حقائی ۱/۳۲۰)۔

### نفاق کی بیماری

أَوْ قُلُوبِهِمْ مَّرُضُ فَزَا دَهُمُ اللهُ مَرَضًا ، وَلَهُمُ اللهُ مَرَضًا ، وَلَهُمُ عَذَابُ أَلِيمً لا يَعْدُبُونَ ،
 عَذَابُ أَلِيمً لا بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ،

ان ( منافقوں ) کے دلوں میں (شک کا) مرض ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے مرض کو بڑھا دیا ہے اور ان کے جھوٹ کے سبب ان کے لئے ( مرنے کے بعد ) سخت عذاب ہے ۔

مَرُ فَنَ ۔ مرض ۔ بیاری ۔ مرض اِسے کہتے ہیں جو بدن کا عارض ہو کر اسے اعتدال کی حد سے خارج کر دے اور رفتہ رفتہ ضعیف و کزور کر کے ہلاکت کے گڑھے تک پہنچا دے ۔ کہی کہی اس کا اطلاق اغراضِ نفسانیہ پر بھی مجازآ ہوتا ہے جسے حسد ، جہل ، کفر ، نفاق عقیدے کی خرابی وغیرہ ۔ منافق جن اغراضِ نفسانیہ کی بیماری میں مبتلا تھے وہ خرابی وغیرہ ۔ منافق جن اغراضِ نفسانیہ کی بیماری میں مبتلا تھے وہ نہایت ہی موذی اور نہیٹ تھی ۔ (مظہری ۲۹\ ۱) ۔

تعشر کے ۔ بہاں دل کی بیاری سے مراد شک و نفاق ہے ۔ جس طرح بیاری سے بدن کرور ہوجاتا ہے اس طرح دین کے بارے میں شک و شبہ کرنے سے ایمان کرور

ہوجاتا ہے۔ بیماری موت اور زندگی کے درمیان کی حالت ہے جبکہ نفاق کفر و اسلام کے درمیان کی حالت کا نام ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو مرض فرمایا۔ منافقوں کے دل نفاق کی وجہ سے مریض تو تھے ہی پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر جوں جوں قرآنی ہدایات نازل ہوتی محتمیں ، منافقین ان کا الکار کرکے لینے کفر و نفاق اور عداوت کے مرض کو بھی ترقی ویتے گئے جیسا کہ دوسرے مقام پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَاَمَّالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ فَزَا دَتُهُمْ رِجْسًا اِلَىٰ رِجْسًا اِلَىٰ رِجْسِهِمْ . توبه ١٢٥

اور جن لوگوں کے ولوں میں شک کی بیماری ہے تو ان کی ناپاکی پر ایک اور ناپاکی بڑھادی ۔

### منافقوں کی بے شعوری

" اور جب ان ( منافقوں ) سے کہا جاتا ہے کہ تم زمین میں فساد نہ پھیلاؤ تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو اصلاح کرنے والے ہیں ۔ یاد رکھو! بلاشبہ بھی لوگ فساد کرنے والے ہیں لیکن وہ اس کا شعور نہیں رکھتے۔

تُفْسِدُوا ۔ ہم فساد کرتے ہو ۔ ہم خلل ڈلتے ہو ۔ یہ فَسَاد کے بنا ہے جس کے معنیٰ ہیں مزاج کا بگر جانا ۔ زمین پر اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرنا یا نافرمانی کا حکم دینا ہی زمین میں فساد کرنا ہے ۔ اور زمین و آسمان کی اصلاح اطاعت خداوندی میں ہے ۔ اطاعت خداوندی میں ہے ۔ مصلحون اصلاح کرنے والے ۔ درست کرنے والے ۔ اِصلاح کے اسم فاعل ۔ یہ مصلحون اصلاح کرنے والے ۔ درست کرنے والے ۔ اِصلاح کے اسم فاعل ۔ یہ

#### صَلَاحٌ سے لکلا ہے اور فساد کی ضد ہے۔

آنٹروں کے ۔ ان منافقوں کا مرضِ نفاق ان پر اس حد تک غالب آگیا کہ ان کو نہ صرف نیک و بد اور صحیح و غلط میں تمیز نہیں رہی بلکہ وہ فساد کو اصلاح سمجھنے گئے اور اپنی احمقانہ حرکتوں کو دانائی و فراست خیال کرنے گئے ۔ اسی لئے ان کا مرض نفاق لا علاج ہے ۔ منافقوں کا فساد پھیلانا یہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے راز فاش کرتے ، کافروں کو مسلمانوں کے خلاف اکساتے ، قرآنی آیات میں مخریف اور باطل تاویلات کر کے لوگوں کو دھوکہ دیتے وغیرہ ۔

ابن جریر فرماتے ہیں کہ منافقوں کا فساد برپاکرنا یہ تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ ک نافرمانیاں کرتے تھے ، جس کام سے اللہ تعالیٰ منع فرماتا وہ اے کرتے تھے ، اللہ تعالیٰ ک فرائض ضائع کرتے تھے ، اللہ تعالیٰ کے بچے دین میں شک و شبہ کرتے اور اس کی صداقت پر کامل یقین ہمیں رکھتے تھے ۔ مومنوں کے پاس آگر اپنی ایمانداری جماتے حالانکہ ان کے دلوں میں طرح طرح کے وسوسے ہوتے تھے ۔ موقع پاتے ہی اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کی مدو و اعانت کرتے تھے ۔ اور اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کے مقابلہ میں ان کی طرفداری کرتے تھے اور اپنی اس مکاری اور مفسدانہ طرز عمل کے باوجود لپنے طور پر لپنے آپ کو مصلح مجھتے ۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے کافروں سے دوستی رکھنے کو بھی زمین میں فتنہ و فساد کھیلنے سے تعبیر فرمایا ہے ۔

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا بَعُضُّهُمْ اَوْلِيَاءُ بَعْضَ طَالِاَ تَفُعُلُولُا تَكُنُ فِتُنَةً فِي الْاَرْضِ وَ فَسَادُ كَبِيرٌ ( انفَعال ٢٣ ) .

اور جن لوگوں نے کفر کیا وہ ایک دوسرے کے دوست ہیں اگر تم نے ان سے دوستی کی تو زمین میں فتنہ اور بڑا فساد پھیل جائیگا۔

ياً يُتَهَاالَّذِيْنَ الْمُنُوَّالاً تَتَنَجِدُو الْكُفِرِيْنَ اَوْلِيَا ءَ مِنْ دُونِ الْمُوْمِنِيْنَ (نساء١٣٣) .

اے ایمان والو! مومنوں کو چھوڑ کر کافروں کو دوست نہ بناؤ ۔

منافقین مسلمانوں کو اپنی گفتار و کردار سے دھوکہ دیتے ہیں حالانکہ یہ بوشیدہ طور پر کافروں سے دوستی رکھتے ہیں ۔ اگر یہ علانیہ طور پر اپنے کفر پر رہتے تو ان کی ساز خوں اور چالوں سے مسلمانوں کو اتنا نقصان نہ چہنچنا اور اگر یہ بوری طرح مسلمان ہو کر اپنے ظاہر و باطن کو یکساں کر لیتے تو دنیا کے امن و امان کے ساتھ آخرت کی نہات بھی پالیتے ۔ مگر وہ اپنی غلط روش پر قائم رہے اور کہتے رہے کہ ہم تو صلح کن ہیں ، کسی سے بگاڑنا نہیں چاہتے ، ہم تو دونوں فریقین کے ساتھ اتفاق رکھتے ہیں ۔ حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ منافق کہتے تھے کہ ہم دونوں جماعتوں یعنی مومنوں اور اہل کتاب کے درمیان صلح کرانے والے ہیں مگر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہ نری جہالت ہے ۔ جے یہ لوگ سلح کہتے ہیں وہ عین فساد ہے ۔ یہ لوگ اس کا شعور نہیں رکھتے ۔ ( ابن کثیر ایک سلح کہتے ہیں وہ عین فساد ہے ۔ یہ لوگ اس کا شعور نہیں رکھتے ۔ ( ابن کثیر

### ایمان کی کسوٹی

١٣ - وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ أَمِنُوا كَمَلَ أَمَنَ النَّاسُ قَالُوْا اَنُوْمِنُ كَمَا الْمَنَ النَّاسُ قَالُوْا اَنُوْمِنُ كَمَا الْمَنَ السَّفَهَاءُ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُوْنَ.

اور جب ان ( منافقوں ) سے کہا جاتا ہے کہ جس طرح اور لوگ ( سے کے دل سے ) ایمان لائے ہیں تم بھی ( ولیے ہی صاف دل سے ) اسلام قبول کر لو تو وہ کہتے ہیں کہ کیا ہم بھی اسی طرح ایمان نے آئیں جس طرح اور احمق لوگ ایمان لائے ہیں ۔ یاد رکھو! بلا شبہ یہی لوگ بیوتوف ہیں مگر یہ جانتے نہیں ۔

سُفَهُاء م بي نفية كى جمع ب جو سُفة ك نكا ب ، ب وقوف لوگ ، جابل ، كم عقل اور نفع و نقصان كو بورى طرح نه جاننے والے كو سفيه كہتے ہيں۔

تشریح - اس آیت میں منافقوں کے سامنے صحح ایمان کا ایک معیار رکھا گیا ہے کہ

تم بھی صحابہ کرام کی طرح صدق دل سے اللہ تعالیٰ ، اس کے فرشتوں ، اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لے آؤ اور موت کے بعد زندہ ہونے اور جنت و دوزخ کی حقانیت کو تسلیم کر کے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت میں نیک اعمال کرو اور برائیوں سے بچو ۔ صحابہ کرام کا ایمان ایک کسوٹی ہے جس پر باقی امت کا ایمان کسا جائیگا ۔ اس کے خلاف کوئی عقیدہ اور عمل خواہ ظاہر میں کتنا ہی اچھا نظر آئے اور کتنی ہی نیک نیتی سے کیا جائے ، وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک معتبر نہیں ۔ ہر زمانے میں گراہوں کا بہی طریقہ رہا ہے کہ جو بھی راہ راست کی طرف ان کی رہمنائی ہر زمانے میں گراہوں کا بہی طریقہ رہا ہے کہ جو بھی راہ راست کی طرف ان کی رہمنائی کرتا ہے وہ اس کو بیوقوف قرار دیتے ہیں ۔ مگر قرآن کریم کہتا ہے کہ در حقیقت یہی لوگ ہے وقوف ہیں کہ ایسی کھلی اور واضح نشانیوں پر بھی ایمان نہیں رکھتے ۔ لوگ ہے وقوف ہیں کہ ایسی کھلی اور واضح نشانیوں پر بھی ایمان نہیں رکھتے ۔ (معارف القرآن ۱/۲۵) ۔

### لتمسخركرما

اور یہ ( منافق ) جب مومنوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ( بھی )
ایمان لائے اور جب وہ لینے سرداروں کے پاس ہوتے ہیں تو کہتے ہیں
کہ بیشک ہم نہمارے ساتھ ہیں ۔ ہم تو ان ( مسلمانوں ) سے دل لگی
کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ بھی ان ( منافقوں ) سے دل لگی کرتا ہے اور ان
کو ان کی گراہی میں ڈھیل دے رہا ہے اور وہ ( گراہی میں ) اندھے ہو
رہے ہیں ۔

خَلُوْا ۔ وہ لوٹتے ہیں ، وہ جاتے ہیں ، وہ تنہا ہوتے ہیں ۔ ظُوَةً کے مضارع کے معنی میں ماضی ہے ۔

ان کے شیطان ، ان کے سرکش ، ان کے ہم عقیدہ لوگ ، اس سے سیطین بینے مراد رؤسا ، اور سردار ہیں جو اپنی سرکشی کے لحاظ سے شیطان بنے ہوئے ہیں ۔ ابن جریر فرماتے ہیں کہ ہر بہکانے اور سرکشی کرنے والے کو شیطان کہتے ہیں خواہ وہ جنوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وكُذٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَّ عَدُوّاً شَيْطِيْنَ الْإِ نُسِ وَ الْجِنِّ يُوْجِى بَغْضُكُمْ الِي بَغْضٍ زُخُرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً (انعام ١١٣).

اسی طرح ہم نے انسانوں اور جنوں میں سے ہر نبی کے دشمن بنادئے جن میں سے بعض بعض کو چکنی چیڑی باتوں کا وسوسہ ڈالتے رہتے ہیں تاکہ وہ ان کو دھوکہ میں ڈالدیں ۔

ایک حدیث میں حضرت ابو ذر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ۔ نے ارشاد فرمایا کہ ہم جنوں اور انسانوں کے شیطان سے اللہ تعالیٰ کی پناہ ملئکتے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱۵/۱) ۔

مُسْتُهْزِءُ وْنَ مذاق كرنے والے ، بنسى اللانے والے ، مسحر كرنے والے - إسْتِمْرًا ، الله مُسْتُهُوا ، الله على ال

يَمُدُّهُمْ \_ وه ان كو زُصل دينا ب - يه مَدُّ س بنا ب -

معنی مدے تجاوز کرنے کے بیں ۔ بہاں سرکشی ، ان کی گراہی ۔ طغیان کے معنی مدے تجاوز کرنے کے بیں ۔ بہاں سرکشی اور کفر میں مد سے بڑھنا مراد ہے ۔

کیفمکھون وہ سرگرداں بھرتے ہیں ۔ وہ بھٹلتے بھرتے ہیں عُرْدُ سے مضارع ہے ۔

کیفمکھون آنکھوں کے اندھے کو کہتے ہیں اور عُرْدُ ول کے اندھے پن کو ۔

بہاں الیمی کیفیت مراد ہے کہ انسان کو راستہ بھائی نہ دے اور وہ

اندھوں کی طرح اِدھر اُدھر ہاتھ پاؤں مارتا پھرے۔
ان آیتوں میں منافقوں کی دور ٹی پالیسی اس طرح بیان کی گئی ہے کہ یہ لوگ جب مسلمانوں سے ملتے ہیں تو ان کو خوش کرنے کے لئے کہتے ہیں کہ ہم بھی ایمان لے آئے اور جب (یہ لوگ) اپنے سرداروں کے پاس جاتے ہیں تو ان کو بتاکید یقین دلاتے ہیں کہ ہم ہم ہمارے ہی ساتھ ہیں۔ ہم تو مسلمانوں کو بے وقوف بنانے اور دل لگی کرنے کے لئے ان سے ملتے ہیں اور ان کے سلمنے لا اِلله اِلا الله مُحَمَّدُ رَّسُولُ الله کہدیتے ہیں ، وہ بوقوف اور سیدھے سادے لوگ ہیں۔ ہماری اس بات کو سی جان کر ہمیں لینے رازوں اور دلی ارادوں سے مطلع کرتے اور فوائد میں شریک بنالیتے ہیں ۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ مسلمانوں سے کیا دل لگی اور شمر کر رہے ہیں ، اللہ تعالیٰ ان سے دل لگی کر رہا ہے کہ ان کو ڈھیل دیکر اس خراب میں چوڑ کر ہے ہیں ، اللہ تعالیٰ ان سے دل لگی کر رہا ہے کہ ان کو ڈھیل دیکر اس خراب حالت میں چھوڑ رکھا ہے کہ جس کا نتیجہ دین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب حالت میں چھوڑ رکھا ہے کہ جس کا نتیجہ دین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب حالت میں چھوڑ رکھا ہے کہ جس کا نتیجہ دین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب کے (حقائی میں اللہ تعالیٰ ای خرابی اور آخرت میں سخت عذاب کے (حقائی میں اللہ کو ایک کر رہا ہے کہ ان کو ڈھیل دیکر اس خراب کے (حقائی میں جو ٹر کھا ہے کہ جس کا نتیجہ دین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب کے (حقائی ۱۱/۳۵) ۔

### خسارہ کی تعجارت

اللّٰكِ اللّٰذِيْنَ اشْتَرَوُالضَّلْلَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِبَالُهُ مِا لَهُ مُا كَانُوْ الْمُهْتَدِيْنَ مَا كَانُوْ الْمُهْتَدِيْنَ مَا

یبی وہ لوگ ہیں جہوں نے ہدایت کے بدلے گرابی خریدی - کس نہ تو ان کی تجارت سود مند ہوئی اور نہ وہ ہدایت پانے والوں میں سے ہوئے -

اِشْتَرُوا ۔ اِشْرَاء کے ماضی ۔ انہوں نے خریدلی ۔ ایک چیز کے بدلے دوسری چیز کے پدلے دوسری چیز کے پانتا ۔ یہ لفظ خریدنے اور پیچنے دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ ایمان کا قبول کر لینا منافقوں کے اختیار میں تھا ۔ مگر انہوں نے اس کی بجائے کفر اور منافقت کا راستہ اختیار کر لیا ۔

رَبِحَتَ \_ سود مند ہونا - یہ رِنَّے کے بنا ہے جس کے معنی نفع کے ہیں 
تشریح ۔ منافقین کفر میں تو وہلے ہی بتلا تھے - بھر انہوں نے اسلام کو قریب سے

دیکھا اور اس کا ذائقہ بھی حکھا ۔ اس کے باوجود انہوں نے دنیاوی اغراض کی خاطر اسلام

کے بدلے کفر ہی کو ترجیح دی ۔ قرآنِ کریم نے ان کے اس عمل کو تجارت کا نام دیکر

بتایا ہے کہ ان کو تجارت کا سلیقہ بھی نہیں آیا ۔ کہ بہترین اور قیمتی چیز ( ایمان ) دیکر

خراب اور تکلیف دہ چیز ( کفر ) خرید کی ۔ ( معارف القرآن ۱۲۹، ۱۲۹ / ۱ ) ۔

### خالص منافق کی مثال

١٤ ، ١٨ - مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي الْسَتُوقَدَ نَارًا ، فَلَمَّ أَضَاءً نَ مَا حَوْلَهُ ذَهِبَ اللَّهُ بِنُو رِهِمْ وَ تَرَكُهُمْ فِي أَضَاءً نَ مَا حَوْلَهُ ذَهِبَ اللَّهُ بِنُو رِهِمْ وَ تَرَكُهُمْ فِي الْمَاءَ فَ مَا حَوْلَهُ ذَهِبَ اللَّهُ بِنُو رِهِمْ وَ تَرَكُهُمْ فِي قُلْمُ لَا يَرْجِعُونَ مَا قُلْمُ مِنْ كَيْرِجِعُونَ مَا الله فَعُلْ كَي مِعْ مِنْ الله تعالى مَا الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مَن الله مَن الله مَن الله مِن الله مَن الله مِن الله مَن الله مِن الله مَن اله

اِسْتُوْقَدَ ۔ اس نے (آک) جلائی - اس نے سلگائی ، اِسِیتقاد کے ماضی - اَضاءَ قَد ۔ اس نے روشن کر دیا ۔ یہ اِضاء آ کے الکا ہے ۔

صُمَّ ۔ بہرے ، بہرہ ہونا ۔ اس کا واحد اَصَمُّ ہے ۔ اگر چہ منافق ظاہری طور پر بہرے بہس تقے مگر وہ اسلام کے بارے میں سی ان سی کر دیتے تھے۔ اس لئے ان کو بہرہ کما گیا ۔

عُمْی ۔ اندھے ۔ اس کا واحد اُغیٰ ہے ۔ آنکھیں رکھنے کے باوجود یہ لوگ اللہ

تعالیٰ کی واضح نشانیاں دیکھ کر بھی حق کو قبول نہیں کرتے اس لئے گویا وہ اندھے ہیں ۔

تشریکے یہ مضمون گزشتہ آیت کی تائید میں ہے کہ منافقوں نے اپنے دلوں میں کفر بوشیدہ کر کے اس کلمرہ حق کو جوان کی زبان سے نکلا تھا ضائع کر دیا ۔ ان کے دلوں میں نفاق پختہ ہو جکا ہے ۔ اب وہ کسی طرح ہدایت کی طرف رجوع کرنے والے نہیں ۔ (مظہری 1/19) ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں دو قسم کے منافق تھے۔ ایک وہ جو خالص منافق تھے اور دل سے اسلام کے دشمن تھے گر زبان سے مسلمانوں کے ساتھ بمدردی اور لینے اسلام کا اظہار کرتے تھے۔ دوسرے وہ جو قطعی طور پر نہ تو اسلام کے حامی تھے اور نہ مخالف بلکہ یہ لوگ ہی و پیش اور تردد میں بسلا رہتے تھے اور جدحر فائدہ دیکھتے اُدھر ہو جاتے ۔ قرآنِ کریم نے یہاں دونوں گروہوں کی حالت کو علیحدہ فائدہ دیکھتے اُدھر ہو جاتے ۔ قرآنِ کریم نے یہاں دونوں گروہوں کی حالت کو علیحدہ علیمہ مثافق کی مثال کے ذریعہ بیان کیا ہے۔ ان آیات میں جہلے گروہ یعنی خالص منافق کی مثال بیان کی گئی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے عکم سے اسلام کی شمع کو روشن کر کے حق و باطل اور ہدایت و گرای کو خوب واضح اور ممماز کر دیا ۔ اور خلقِ خدا اسلام کی روشنی سے ہدایت و رہمنائی پانے لگی مگر منافقوں نے اس کو نظر انداز کر کے گرای کو اختیار کر لیا ۔ پس منافقوں کا ہدایت کے بدلے گرای اختیار کرنا ایسا ہی ہے جسے ایک شخص اندھیرے میں آگ جلائے جس سے اس کے اطراف کی چیزیں اسے نظر آنے لگیں ، پریشانی دور ہو اور فائدہ کی کچھ امید بندھے ۔ پھر یکایک آگ بجھ جائے اور ایک دم اندھیرا چھا جائے ۔ اب نہ تو اس کی نگاہ کام کرتی ہے کہ وہ اس کی مدد سے خود د کیھ کر راستہ معلوم کر سکے اور نہ وہ بہرا ہو نے کی بنا پر کسی کی بات سن سکتا ہے اور نہ گونگا ہونے کی وجہ سے کسی سے معلوم کرسکتا ہے ۔ ایسی صورت میں اس کا راہ راست کر آنا محال ہے ۔ (ابن کشیر ۱/۵۳) ، حقانی ۱/۳۲۷) ۔

اس آیت سے پتہ چلتا ہے کہ منافقوں نے ایمان قبول کر کے کفر کیا تھا جیسا کہ قرآن مجید میں صراحت کے ساتھ کی جگہ آیا ہے۔ (ابن کثیر ۵۳ \ ۱) ۔ فرآن مجید میں صراحت کے ساتھ کی جگہ آیا ہے ۔ (ابن کثیر ۵۳ \ ۱) ۔ فرلیک بِانْگُمُ الْمُنُوْاتُمَ کَفَرُ وَ الْفَطْبِعَ عَلَى قُلُوْبِهِمْ فَهُمْ لاً يُفْقُهُونَ . (المنفقون . ٣) .

یہ اس لئے ہوا کہ یہ لوگ ایمان لائے ، پھر کافر ہو گئے ، پھر ان کے دلوں بر مہر نگا دی گئی ۔ اب وہ مجھتے ہی بہیں ۔

## متردّد منافق کی مثال

٢٠, ١٩ . أَوْكُصَيِّبِ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلَّمْتُ وَّ رَعُدُو َ بَرُقُ ٤ يُجُعَلُونَ أَصَّابِعَهُمْ فِي الْ ذَانِهِمْ مِّنَ الصَّوَاعِقِ جَدْرَ الْمَوْتِ وَ اللهُ مُحْيَظُ بِالْكُفْرِيْنَ وَيَكَادُ الْبُرُقُ مَحْدَرُ الْمَوْتِ وَ اللهُ مُحْيَظً بِالْكُفْرِيْنَ وَيَكَادُ الْبُرُقُ يَخُطُفُ ابْصَارَهُمْ وَكُلَّمَا آضَاءً لَهُمْ مَّشُوافِيْهِ فَى وَ إِذَا يَخُطَفُ ابْصَارَهُمْ وَكُو شَاءً الله لَدُهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ الْفَالَمُ عَلَيْهِمْ وَالله عَلَيْهِمْ قَامُوا . وَكُو شَاءً الله لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ الشَّهُ عَلَيْهِمْ وَالله عَلَيْهِمْ وَالله عَلَيْ الله عَلَى كُلِّ شَيْقٍ قَدِيْرَهُمْ الله عَلَيْ الله عَلَى كُلِّ شَيْقٍ قَدِيْرَهُمْ الله عَلَيْ الله عَلَى كُلِّ شَيْقٍ قَدِيْرُهُم

یا (ان کی مثال) الیی ہے جلیے آسمان سے زور کا مدینہ برس رہا ہو اور اس میں کڑک اور بجلی ہو اور وہ کڑک سے ڈر کر موت کے خوف سے اپنی انگلیاں کانوں میں مخونس لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کافروں کا احاطہ کئے ہوئے ہے ۔

قریب ہے کہ بھلی ان کی بنیائی کو اچک لے ( جب بھلی کی چمک سے )
ان کو روشنی معلوم ہوتی ہے تو وہ اس میں چلنے لگتے ہیں اور جب
اند حیرا چھا جاتا ہے تو مخم جاتے ہیں اور اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کی
سماعت اور بنیائی کھو دے ۔ بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔

صیب ۔ فعنی میں ہے ۔ صیب ہے۔ مشتق ہے اور نزول کے معنی میں ہے ۔ بادل اور بارش دونوں کے لئے آتا ہے ۔ بہاں بارش مراد ہے (مظہری ۱/۳۰) ۔

السَّمَاء ﴿ يَ مُنْوَ عَ بِنَا ہِ جَسَ كَ مَعَنى بَلندى كَ بين - افق كو بھى سماء كہتے ، بين ، بادل اور آسمان كو بھى - يہاں بادل مراد ہے كيونكم بارش وبين سے نازل ہوتی ہے (حقائی ١٣٣٠) -

رُعْدٌ ۔ اس آواز کو کہتے ہیں جو ابر ( بادل ) سے سنائی دیتی ہے ( مظہری ۱/۳۰ ) ۔

بُنِ قُ م اس چمک ، روشنی اور آگ کو کہتے ہیں جو بادلوں میں پیدا ہوتی ہے۔ رعد اور بُرُق دونوں مصدر ہیں (حقانی ۱۸۳۰)، مظہری ۳۰(۱) ۔

يَجْعَلُونَ ۔ وہ بناتے ہیں ۔ وہ ڈالتے ہیں ۔ یہ بَعْلُ سے بنا ہے ۔ اَصَابِعُهُمْ ۔ ان کی انگیاں ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد اِضِعُ ہے ۔ اَصَابِعُهُمْ ۔ ان کی انگیاں ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد اِضِعُ ہے ۔ اُذَانِهِمْ ۔ ان کے کان ۔ یہ بھی جمع کا صغہ ہے ۔ اس کا واحد اُذُنَ ہے ۔

الصَّوَاعِقِ یہ صَاعِقَة بِکی جمع ہے جس کے معنی کؤک کے ہیں ۔ صُعِقَ الیی شدید آواز کو کہتے ہیں جس کو سننے والا یہوش ہو جائے یا مر جائے ۔ ہر مہلک عذاب کو بھی صاعقہ کہتے ہیں ۔ (مظہری ۱/۳۱) ۔

حَذُرُ ۔ اور - فوف ، مصدر ہے ۔

مُحِيْطٌ ۔ احاطہ کرنے والا ، گھیرنے والا ۔ اِحَاطَہ ﴿ ہے اسم فاعل ۔ يَخْطَفُ ، وہ احِک لے کا ، خَطَفُ ہے مضارع ۔

فیمان نزول س ابن جریانے مرہ سے حضرت ابن مستود اور دیگر صحابہ وکرام کے حوالہ سے روایت کی کہ مدینے کے دو منافق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھاگ کر مشرکین مکہ کی طرف چلائے ۔ راستہ میں ان کو اس بارش نے آیا جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں فرمایا ہے ۔ اس میں شدید گرج اور کڑک اور بجلی تھی ۔ اندھیرا گھپ ہو گیا اور وہ دونوں منافق جران و پریشان کھڑے رہ گئے ۔ جب گرجنے کی ہولناک آواز ان کے کانوں میں آتی تو اس وقت اس ڈر سے کہ کمیں یہ کانوں میں داخل ہو کر ہلاک نہ کر دے یہ لوگ اپنے کانوں میں انگیاں تھونس لیتے ۔ جب بجلی کوندتی تو جلدی سے اس کی روشنی میں چند قدم چل لیتے اور پھر کھڑے کے کھڑے رہ جاتے ۔ آخر جران و بریشان کمنے گئے کہ کاش جلدی سے مج ہو اور بادل کھلے تو ہم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر ان کے باتھ میں اپنا ہاتھ دیدیں یعنی بیعت کر لیں ۔ پھر جب صح خدمت میں حاضر ہو کر ان کے باتھ میں اپنا ہاتھ دیدیں یعنی بیعت کر لیں ۔ پھر جب صح خدمت میں حاضر ہو کر ان کے باتھ میں اپنا ہاتھ دیدیں یعنی بیعت کر لیں ۔ پھر جب صح

ہوئی تو وہ دونوں آپ کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر ایمان لے آئے اور پھر وہ اچھے مسلمان ہوئے ۔ ( جلالین ۹، ۸ ، مظہری مسلمان ہوئے ۔ ( جلالین ۹، ۸ ، مظہری ۱/۳۳ ) ۔

آتشری کے اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کے واقعہ کو مدینہ کے منافقوں کے لئے ضرب المشل بنا دیا ۔ جس طرح وہ دونوں بادل گرجنے کی آواز سن کر موت کے ڈر سے کانوں میں انگیاں مخونس لیتے تھے ای طرح جب منافق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں آتے تو کانوں میں انگیاں دئے رہتے کہ کہیں کوئی الی آیت نہ سن لیں جو ان کے بیل جو ان کے میں نازل ہوئی ہو یا کوئی الی بات نہ سن لیں جو ان کے قبل کا سبب بن جائے۔ جس طرح یہ دونوں منافق بجلی کی چمک میں چند قدم چل لیتے اسی طرح جب مدینے کے منافقوں کے پاس مال و دولت کی کرت ہوتی اور جنگ میں فتح اور مال غنیت حاصل ہوتا تو وہ یہ کہتے ہوئے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا دین بلا شبہ کے اور صلح ہے ، اس پر قائم رہتے اور جب ان کے اموال اور اوالاہ بلاک ہو جاتے اور ان پر کوئی مصیبت آتی پر قائم رہتے اور جب ان کے اموال اور اوالاہ بلاک ہو جاتے اور ان پر کوئی مصیبت آتی طرف لوٹ جاتے ۔ جیبا کہ وہ دونوں منافق بجلی کی چمک ختم ہونے کے بعد حیران و طرف لوٹ جاتے ۔ جیبا کہ وہ دونوں منافق بجلی کی چمک ختم ہونے کے بعد حیران و پر پیشان کھڑے دو جاتے ۔ اور قرآنی تعلیات سے آنگھیں بند کر نا بے فائدہ ہے کوئکہ اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے وہ ہر چیز پر قادر ہے ( جالاین ۸ ، اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے وہ ہر چیز پر قادر ہے ( جالاین ۸ ، اگر مطلم کی اندہ ہے کوئکہ اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے وہ ہر چیز پر قادر ہے ( جالاین ۸ ، ا

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَىٰ حَرْفِ 2 فَانَ اَصَابَهُ خُيرُ نِ اَطُمَانَ ۚ بِم ۦ وَ إِنِّ اَصَابَتُهُ فِتُنَهُ ۚ ثِ اَنْقُلَبَ عَلَىٰ وَجَهِم تَّذَ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْا خِرُلَا ﴿ الْحَ آيت ١١) ـ

بعض لوگ الیے بھی ہوتے ہیں جو کنارے پر مخمبر کر اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں ۔ اگر کوئی بھلائی اور نعمت مل گئی تو مطمئن ہو گئے اور اگر برائی اور معیبت چہنی تو اس وقت پھر گئے ۔ الیے آدمی نے اپنی دنیا اور آخرت دونوں گنوا دیں ۔

قیاست کے روز کئی قسم کے لوگ ہوں گے ۔ خالص مومن جن کا ذکر پہلی چار
آیتوں میں ہوا ۔ خالص کفار جن کا ذکر اس کے بعد کی دو آیتوں میں ہے اور منافق جن
کی دو قسمیں ہیں ۔ ایک تو خالص منافق جن کی مثال آگ کی روشن سے دی گئی ہے ۔
دوسرے وہ منافق جو تردو میں ہیں ۔ ان کا ایمان کبی تو چک الحمقا ہے اور کبی بجھ جاتا ہے ۔ ان کی مثال بارش سے دی گئی ہے اور یہ پہلی قسم کے منافقوں سے نفاق میں کچھ کم ہیں ۔ قیاست کے روز بھی منافقوں کا حال ایسا ہی ہوگا جب کہ لوگوں کو ان کے ایمان کے ایمان کے اندازے کے مطابق نور ملے گا ۔ بعض کو کئی کئی میل تک کا ، بعض کو اس سے بھی زیادہ اور بعض کو اس سے کم عباں تک کہ کئی کو اتنا نور ملے گا کہ کبی روشن ہوا اور بھی بجھ گیا ۔ کچھ لوگ الیے بھی ہوں گے جو ذرا دور چلیں گے ہیر شہر موانی سے میں زیادہ اور دور کا نور ملے گا میر بچھ جائے گا اور بعض وہ بد نصیب ہوں گے جائیں گے ۔ بھر ذرا دور کا نور ملے گا ۔ یہ بورے منافق ہوں گے جن کے بارے میں اللہ کہ ان کا نور بالکل بچھ جائے گا ۔ یہ بورے منافق ہوں گے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے ۔

يُوْمَ يَقُولُ المُنْفِقُونَ وَ الْمُنْفِقْتُ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا أَنْظُرُ وَنَا نَقْتَكِسُ مِنَ نُنُورِكُمْ . قَيْلَ ازْجِعُوْا وَرَآءَ كُمُ . فَالْتَمِسُوا نُورُا مَ الْحديد ١٣

اس دن منافق مرد اور عورتیں ایمان دالوں کو پکار کر کمیں گے کہ ذرا تخبر جاد بھی بھی جہارے نور سے روشنی حاصل کرلیں ۔ ان سے کما جائیگا کہ تم لینے پیچے کی طرف لوث جاد ہی کوئی اور نور مکاش کر لو ۔

مومنوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

يَوْمَ تَرُ ٱلْمُؤْمِنِيُنَ وَ ٱلْمُؤْمِنِينَ يَسْعَلَى أُنُورُ مُمْ بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَ بِالْيَمَا نِهِمْ بُشُلِ سَكُمُ الْيَوْمَ جُنْتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا أَلاَ نَهْلُ خُلِدِينَ فِيهًا ـ الحديد ١٢ ـ

اس دن ( قیامت کے دن ) تو دیکھے گا کہ مومن مردوں اور مومن عورتوں کا نور ان کے آگے اور ان کے دامنی طرف دوڑتا چلا آتا

ہوگا۔ (ان سے کہا جائے گا) مہارے لئے آج کے دن الیے باخوں کی خوشمری ہے جن کے نیچ بہریں بہد رہی ہیں۔ وہ وہاں بمیشہ رہیں گے۔ دوسری جگہ ارشاد ہے۔

يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْ ا مَعَهُ 5 نُوْرُ هُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ آمَنُوْ ا مَعَهُ 5 نُوْرُ هُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ آيَدُيْهِمْ لَنَا نُوْرَ نَا وَ بَيْنَ آيَدُيْهِمْ لَنَا نُوْرَ نَا وَ اغْفِرُ لَنَا 5 أَنْهُمْ لَنَا نُوْرَ نَا وَ اغْفِرُ لَنَا 5 أَنْهُمْ لَنَا نُوْرَ نَا وَ اغْفِرُ لَنَا 5 أَنْكَ عَلَىٰ كُلِّ شَى ءٍ قَدِيْرٌ ٤ التحريم ٨ - .

اس دن الله تعالیٰ رسوانہ کرے گانبی ( صلی الله علیه وسلم ) کو اور ان لوگوں کو جو اس کے ساتھ ایمان لائے ۔ ان کا نور ان کے آگے اور ان کے دائیں طرف دوڑ رہا ہوگا ۔ وہ کمیں گے اے ہمارے پروردگار ہمارے لئے ہمارے نور کو بورا فرمادے اور ہمیں بخشدے بیشک تو ہر چیز پر قادر ہے ۔

حضرت عبدالله بن مسعود سے مردی ہے کہ لوگوں کو ان کے اعمال کے مطابق نور طے گا جس کی روشنی میں وہ پل صراط سے گزریں گے ۔ بعض لوگوں کا نور بہاڑ جتنا ہوگا ، بعض کا مجور جتنا اور سب سے کم نور والا وہ ہوگا جس کا نور اس کے انگوشے پر ہوگا ۔ کہی چمک افر کھی بحد جائے گا ۔

مسند احمد میں حضرت ابو سعید سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دل چار قسم کے ہیں ۔ ایک تو صاف دل جو روشن چراغ کی طرح چک رہا ہو ۔ دوسرے وہ دل جس بر غلاف چراجا ہوا ہو ( اس میں حق بات جا ہی نہیں سکتی ) ۔ تیسرے وہ دل جو اُلٹے ہیں۔ چوتھ وہ دل جو دورُخا ہو ( اس میں ایمان اور نفاق دونوں ہوں ) پہلا دل تو مومن کا ہے جو بوری طرح نورانی ہے، دوسرا دل کافر کا ہے جس بر بردے پڑے ہوئے ہیں ۔ تعیرا ول خالص منافق کا ہے جو جانتا ہے اور پھر انکار کرتا ہے۔ چوتھا دل اس منافق کا ہے جس میں ایمان و نفاق دونوں جع ہیں ۔ ایمان اس سرے کی طرح ہے جو پاکیزہ پائی ہے بڑھ رہا ہو اور نفاق کی مثال اس کھر دوسرے کی طرح ہے جو پاکیزہ پائی ہے بڑھ رہا ہو اور نفاق کی مثال اس پھوڑے کی طرح ہے جو پاکیزہ پائی ہے بڑھ رہا ہو ۔ اب جو مادہ بڑھ جاتا ہے وہ چورے کی طرح ہے جس میں پیپ اور خون بڑھ رہا ہو ۔ اب جو مادہ بڑھ جاتا ہے وہ دوسرے پر غالب آ جاتا ہے ۔ ( ابن کھیر ۵۵ ، ۵۹ / ۱) ۔

# تعليم توحيد

٢١ ـ لِلَّآيَّكُا النَّاسُ اعْبُدُوْا رُبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُنَ لَا

اے لوگو! لینے رب (ہر وقت رپورش کرنے والے) کی عبادت کرو جس نے تنہیں اور ان لوگوں کو پیدا کیا جو تم سے وہلے تھے۔ تاکہ تم ربیزگار بن جاؤ۔

النَّاسُ م علق انسان ك معنى مين آتا ك اس ك يه خطاب مذكوره بالا تينوں گروہوں ( مومنوں ، كافروں ، منافقوں ) كو ك -

اعُبِكُوا ۔ تم عبادت كرو - مراديه ب كه الله تعالىٰ كے حكم كو عاجزى اور ادب كے اللہ تعالىٰ كے حكم كو عاجزى اور ادب كے اللہ اللہ عائق مانو - يه عِبَادَةً كے امر بے -

خُلُقُكُمْ ۔ اس نے تہیں پیدا كیا ، جس چیز كی مثال فہلے سے موجود ند ہو اس كو عدم سے وجود میں لانے كو خلق كہتے ہیں - بد ربكم كی صفت ہے اور تعظیم بیان كرنے كے لئے لائی گئی ہے -

لَعُلَّكُمْ - تأكم تم - يه لفظ اس وقت استعمال بوتا ب جب كسى كام كا نتيجه پيدا بونكي قوى اميد بو -

تعشری عبان اللہ تعالیٰ نے یہ بنیں فرمایا کہ تم میری عبادت کرو بلکہ یہ حکم دیا کہ اپنے رب کی عبادت کرو ۔ لفظ رب میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ چونکہ وہ ہر وقت لینے بندوں کی پرورش کرتا ہے اس لئے اس کے اس عظیم انعام و احسان کے شکریہ میں اس کی عبادت کرو ۔ عبادت کا حکم مومن و کافر سب کے لئے ہے العبہ کافر کے لئے عبادت کا حکم ایمان لانے کے بعد ہے کیونکہ ایمان عبادت کے لئے شرط ہے ۔ صفرت ابن عبائ کی روایت میں ہے کہ قرآنِ کریم میں عبادت سے مراد توحید ہے ۔ کفار کو یہ حکم ہے کہ تم توحید پر کفار کو یہ حکم ہے کہ تم توحید کو اختیار کرو اور مومنوں کو یہ حکم ہے کہ تم توحید پر

قائم رہو (مطہری ۳۵ / ۱) ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے تقویٰ حاصل کرنے کا طریقہ یہ بتایا ہے کہ بتہارا اور بتہارے آباو اجداد یعنی تمام بنی نوع انسان کا خالق و مالک وہی ہے جو ہر وقت بتہاری پرورش کرتا ہے اور تم ایک لمحہ کے لئے بھی اس کی ربوسیت سے بے نیاز نہیں ہو سکتے ۔ اس لئے صرف اس کی عبادت کرو تاکہ بتہارے اندر پربیزگاری آ جائے ۔ تم اللہ تعالیٰ کے سوا جن چیزوں کو بوچتے ہو ان میں سے کسی نے بھی نہ تو بتہیں پیدا کیا ہے اور نہ بتہارے باپ دادا کو اور نہ ہی ان باطل معبودوں نے تم میں سے کسی کی پرورش کی ہے ۔ جس طرح تم محتاج ہو اس طرح یہ بھی محتاج ہیں لہذا ان کو کسی امر پرورش کی ہے ۔ جس طرح تم محتاج ہو اس طرح یہ بھی محتاج ہیں لہذا ان کو کسی امر اللہ سبھی کی اس اللہ سبھی کر ان کی عبادت کرنا باطل خیال ہے ۔ (حقائی ۱۳۳۳/ ۱ ، معارف القرآن کا مالک سبھی کر ان کی عبادت کرنا باطل خیال ہے ۔ (حقائی ۱۳۳۳/ ۱ ، معارف القرآن

٢٢ النَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ فِرَاشَاقَ السَّمَاءَ بِنَاءً وَ انْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا ءَ فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُتِ رِزْقاً لَكُمُ مَ وَلاَ تَجْعَلُوُ الِلهِ انْدُادا وَ انْتُمُ تُعَلَمُونَ .

( بہارا رب وہ ہے ) جس نے بہارے ( آرام کے ) لئے زمین کو فرش اور آسمان کو چھت بنایا اور آسمان سے پائی برسایا بھر اس بارش سے بہارے کھانے کے لئے بھل پیدا کئے ۔ پس تم ( اللہ تعالیٰ کی ان نعمتوں کے بعد ) کسی کو اس کا شریک نہ بناؤ حالانکہ ( یہ بات ) تم جانتے ہو ( کہ لینے بی باتھوں سے تراشے ہوئے بت خدا نہیں ہوسکتے

فِرُاشاً ۔ فِرُاشاً ۔ قدم رکھ کر چلا مچرا جاسکے ۔ قدم رکھ کر چلا مچرا جاسکے ۔

بنَّاءٌ۔ چھت ، خِمہ۔

اَنْدُاداً ۔ شریک ، مقابل ، یہ نِدِّ کی جمع ہے نِدُّ اس کو کہتے ہیں جو برابر کا مخالف ہو ۔ مشرکین ذات میں تو کسی کو اللہ تعالیٰ کے برابر نہیں مجھتے تھے ۔ مشرکین ذات میں تو کسی کو اللہ تعالیٰ کے برابر نہیں مجھتے تھے ۔ مشرکین ذات میں تو کسی کو اللہ تعالیٰ کے برابر نہیں مجھتے تھے ۔ مشرکین ذات میں تو کسی اسی مگر عبادت و استعانت ، نظر و نیاز اور ادب و تعظیم بتوں کی بھی اسی

ای طرح کرتے تھے جس طرح خداکی (حقانی ۱/۳۳۴) -

تعشرت سے چونکہ عبادت بندے اور خالق میں ایک عجیب رابطہ اور نسبت ہے اس کے یہ صروری ہے کہ یہ فعل خدا کے سوا کسی اور کے ساتھ نہ کیا جائے، اہذا حقیقی معبود وہ ہے جس نے تہمیں اور ان سب کو پیدا کیا ۔ جو تم سے پہلے ہوئے ہیں اور اس نے تہمارے آرام کیلئے زمین کو فرش بنایا ۔ یعنی نہ تو اس کو گارے اور ہوا کی طرح نرم بنایا اور نہ ایسا سخت اور گول بنایا کہ انسان اس کے اوپر سے لاصک جائے بلکہ اس کو ایسا آرام دہ بنایا کہ اس پر تمام لوگ اطمینان اور سکون سے رہتے ہیں ، سوتے ہیں ، اور چلتے بھرتے ہیں ۔ اس نے تہمارے اوپر آسمان کو خیے کی طرح بنایا۔ گویا زمین کو فرش اور آسمان کو اس کی چھت بنا دیا جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے ۔

وَ جَعَلْنَا السَّمَاءَ سُقَعًا مَّخَفُوظاً - ( انبياء ٣٢ ) -

اور ہم نے آسمان کو ( ہر بلا سے محفوظ ) چھت بنا دیا۔

پھر اسی نے ہہاری روز مرہ کی دعوت و ضیافت کا بھی عجیب سامان کیا کہ اوپر سے پانی برسایا اور اس سے رنگ برنگ کے پھل اور پھول پیدا کئے ۔ جن کو کھا کر تم آرام و راحت پاتے ہو لہذا جس ذات میں یہ تین وصف نہیں کہ تمام مخلوق کا پیدا کرنا، آسمان کو خیمہ اور زمین کو فرش بنا کر اس پر ، پر تکلف مکان رکھنا ، اور قِسم قِسم کے کھانے کھلانا ، وہ رب نہیں اور جو رب نہیں وہ عبادت کے لائق نہیں ۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

اَللهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ قَرَارِا ۚ وَ السَّمَاءَ بِنَاءً ۚ وَ صَوَرَكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ مَ فَاحْسَنَ صُورَكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ مَ فَاحْسَنَ صُورَكُمْ اللهُ رَبُّكُمْ مَ فَتَبْرَكَ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنَ م المومن ٦٢ .

اللہ وہ ذات ہے جس نے ہمبارے لئے زمین کو مخمرنے کی جگہ اور آسمان کو مخمرنے کی جگہ اور آسمان کو مخمرنے کی جگہ اور ہمبیں پاکیزہ مجمت بنایا ۔ اور ہمبیں پیاری صورتیں عطا فرمائیں ۔ اور ہمبیں پاکیزہ محیروں سے روزی دی ۔ یہی اللہ تعالیٰ ہے جو بڑی برکتوں والا اور تمام جہانوں کا بروردگار ہے ۔

پس سب كا خالق ، سب كا رازق ، سب كا مالك الله تعالىٰ يى ہے اس لئے وي ہر قسم کی عبادت کا مستق اور شرک سے مُبرّا ہے۔

محیمین میں حضرت ابن مسعود سے مروی ہے کہ انہوں نے عرض کیا یا رسول الله صلى الله عليه وسلم سب سے بڑا گناہ كونسا ہے ۔ آپ نے فرما ياكه الله كے ساتھ جو خالق ہے شریک مخبرانا ۔ حضرت معاذ کی حدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ کیا تم جلنتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کا بندوں یر کیا حق ہے ؟ پھر فرمایا کہ ( اس کا حق یہ ہے کہ ) تم اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نه کرو ۔ ( ابن کثیر ۱۵۰ ۱) ۔

#### اثبات رسالت

٢٣، ٢٣ \_ وَإِنْ كُنْتُمْ فِيْ رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّ لُناً عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُهُواْ بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوْ اشْهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنَّ كَنْتُمْ صُدِقَيْنَ . فَإِنْ كُمْ تَفْعُلُوا وَلَنَ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّبَى وَقُوْدُهَا اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صُدِقِينَ ،

النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ - أُعِدَّتُ لِلْكُفِرِينَ .

اگر تہیں اس ( قرآن ) کے ( من جانب اللہ ہونے کے ) بارے میں شک ہے جو ہم نے اپنے بندے ( محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) پر نازل كيا ہے تو تم بھى اس جسيى ايك سورت بنا لاؤ اور ( اس كام كے لئے الله تعالیٰ کے سوالینے تمام مدد کاروں کو بھی ( اپنی مدد کے لئے ) بلا لو اگر تم ( لينے شک ميں ) سے ہو ۔ پھر اگر تم ايسا نہ كر سكو اور يقين جانو کہ تم ہرگز ایسا نہ کر سکو گے تو اس آگ سے ڈرو جس کا ایندھن آدمی اور پتھر ہیں ( اور جو ) کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے۔

شمكاء الله عاصر ، كو اه ، مدد كار ، يه شَابِدُ كى جمع ب - كواه كو بھى شابد اس لئے كہتے بیں کہ اس کا عدالت میں حاضر ہونا ضروری ہے ۔ یہاں شہداء سے مراد یا تو عام لوگ بیں یا کافروں کے بت مراد بیں جن کے بارے میں ان کا خیال تھا کہ قیامت کے روز وہ ان کے لئے گوای دیں گے ۔

وَقُودُهَا اس كا ايند من - آك جلانے كا ايند من - يه اسم ب -

الْحِبَارُ لَاَّ بَتَمَرِ كُو كِهَ بِين - يَهِالَ مراد مُخْدَهَكَ كَ تَحْتَ سِياه اور برُك برُك اور بدبو دار بتمر بین جنگی آگ بہت تیز ہوتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ بمیں محفوظ رکھے۔ (این کثیر ۱۲/۱) -

اُعِدَّتُ ۔ وہ تیار کی گئی ہے ۔ یعنی وہ آگ کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے ۔ اِعْداَدُ عَ سے ماضی مجبول ہے ۔

ربط آیات ۔ گزشتہ آیات میں عبادت اور معرفتِ خداوندی کے طریقے بتائے گئے اور محکم دلائل سے اللہ تعالیٰ کا وجود اور اس کی توحید کو ثابت اور شرک کو باطل کیا گیا ۔ ان آیات میں نبوت کے دلائل کا بیان ہے تاکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت کی معرفت حاصل ہو ۔ اس لئے آپ کے سب سے اعلیٰ اور افضل معجزے کو بیان کیا تاکہ آپ کی نبوت و رسالت میں منکرین کو کوئی شبہ باقی نہ رہے ۔ تشریح ۔ قرآنِ کریم وقتاً فوقتاً ضرورت اور واقعات کے لھاظ سے نازل ہوتا رہا ۔ بہی مشرکین کے شک و شبہ کا سبب تھا ۔ ان کا گمان تھا کہ اگریہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے تو یہ ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نہیں کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نہیں کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نہیں کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ہے۔ جسے شاعر اور خطیب موقع اور ضرورت کے لحاظ سے شعر کہتے اور لینے خطبے کلامیے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بوری دنیا کے انسانوں کو مخاطب کر کے چیلیج دیا ہے کہ اگر تم اس کلام کو اللہ تعالیٰ کا کلام نہیں بلکہ کسی انسان کا کلام کجھتے ہو تو تم بھی تو انسان ہو ، تم بھی لال زبان ہو ، اور تم تو ہر مجلس اور میلہ میں جہاں لال سخن جمع ہوتے ہیں لینے اشعار و کلام کو سناتے اور زبان دانی میں اپنی مہارت دکھاتے ہو اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تو اس قسم کے مجمع میں کبھی تشریف نہیں لے گئے ۔ لہذا ایسا کلام پیش کرنے میں تہیں بھی قدرت ہونی چلہئے ۔ تم سب مل کر بورا قرآن نہیں تو کم از کم اس جسی ایک سورت ہی بنا لاؤ اور اس کام میں اپنی مدد و اعانت کے لئے ، سارے جہان سے لینے تمایتی اور مدد گار بھی جمع کر لو اور لینے ان معبودوں سے بھی مدد لے لو جن کو تم ہر طرح کا حاجت روا جان کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم سے ایک مدد لے لو جن کو تم ہر طرح کا حاجت روا جان کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم سے ایک مورت کے برابر کلام نہ بن سکا اور تم ہر گر نہیں بنا سکو گے تو یقین کر لو کہ یہ اس

ذاتِ واحد اور قادرِ مطلق كا كلام ہے جو تمام لوگوں اور تمام باطل معبودوں سے بڑھ كر ہے ۔ اور وہ اللہ تعالىٰ كى ذات ہے ۔ اليى صورت ميں قادرِ مطلق كا مقابلہ كرنا اور اس كے كلام كو جھٹلانا جہنم ميں محكانا بنانا ہے اور جہنم كى آگ يہاں كى آگ سے تخت اور تيز ہے اور اس كا ايندھن پتھر اور آدى ہيں اور يہ كافروں كے لئے تيار كى گئ ہے ۔ لهذا اب تم اس آگ سے بچنے كى تدبير كرو اور اس كلام پر بچے دل سے ايمان لے آؤ ۔ اب تم اس آگ سے بچنے كى تدبير كرو اور اس كلام پر بچے دل سے ايمان لے آؤ ۔ (حقانی ۱۳۲۱ معارف القرآن ۱۲۱۱ ) ۔

مخالفین کی ہے بسی ۔ قرآنِ کریم نے اس چیلنج کا بارہا اعادہ کیا اور ساتھ ہی پیشنگوئی بھی کی کہ یہ لوگ اس پر قادر نہیں ۔ چناپنہ ارشاد ہے ۔

> قُلُ لَّئِنِ الْجَتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنَّ عَلَى اَنْ يَّا تُوَابِمْثُلِ هٰذَا أَلقَرُانِ لاَ يَأْتُوْنَ بِمِثْلِم وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمُ لِبَغْضٍ ظَهِيُراً ـ ( بِن الرائِل ٨٨) -

> آپ کمدی کئے کہ اگر تمام جِنّات اور انسان جمع ہو کر اور ایک دوسرے کی مدد کر کے یہ چاہیں کہ وہ اس جیسا قرآن بنائیں تو بھی ( ایسا کرنا ) ان کے لئے ممکن نہیں ۔

> اَمْ يَتُولُونَ افْتَرْدهُ ﴿ قُلْ فَأَتُواْبِعَشْرِ سُورِ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيْتِ وَ ادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صُدِقِينَ ﴿ ( هود ١٣) -

> کیا یہ لوگ کہتے ہیں کہ اس ( قرآن ) کو ( خود اس پیغمبر نے ) گھڑ لیا ہے۔ آپ کمد عظے کہ اگر تم سے ہو تو تم سب مل کر اور اللہ تعالیٰ کے سوا جہنیں تم ( اپنی مدد کے لئے ) بلاسکتے ہو بلا کر اس جسی دس سور تیں بنا لاؤ ۔

اَمْ يَقُولُونَ الْفَتَرْمِهُ ، قُلَ فَأَتُو السُّورَةِ مِّثْلِم وَ ادْعُو امَنِ اسْتَطَعْتُمُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ، ( يونس ٣٨) -

كيايد لوگ اس ( قرآن ) كو خود ساخة بناتے بيں - آپ كمديجة كم

الله تعالیٰ کے سوا ہر شخص کو اپنی مدد کے لئے بلا کر اس جسی صرف ایک سورت ہی بنا لاؤ تاکہ تہارا کج ظاہر ہو ۔

جن لوگوں کی مادری زبان عربی تھی ، جہنیں اپنی زبان دانی اور اپنی فصاحت پر ناز تھا اور جو غیر عرب قوموں کو بھی یعنی گونگا کہتے تھے وہ در حقیقت اس چیلیج کے جواب سے عاجز و بے بس تھے ۔ لہذا وہ نہ تو پورا قرآن بنا سکے ، نہ دس سور تیں بلکہ وہ تو اس کی ایک چیوٹی سے چیوٹی سورت بھی نہ بناسکے اور قرآنِ کریم کی یہ پیشگوئی سی شابت ہوئی کہ یہ سب لوگ بحع ہو کر بھی اس جیسا قرآن نہیں بناسکتے ۔ قرآنِ کریم کا یہ چیلیج آج بھی برقرار ہے ۔ آج تک نہ تو کوئی اس کے جواب میں کچے پیش کرنے کی جرأت کر سکا اور نہ قیامت تک کسی سے ایسا ہو سکے گا کیونکہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی ذات کر سکا اور نہ قیامت تک کسی سے ایسا ہو سکے گا کیونکہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرح لا یعنی اور فضول باتیں نہیں بلکہ اس کا ایک ایک لفظ فصاحت و بلاغت کا مظہر ہے ۔ کلام کی ترتیب ، الفاظ کی بندش ، عبارت کی روانی ، معانی کی نورانیت ، مضمون کی پاکیزگی اور واقعات میں تسلسل ہے مشل ہے ۔ اس کا کسی مضمون کو دہرانا قَندِ مَرِرَ کا مَرہ دیتا ہے ۔ اس کو بار بار پڑھنے سے دل نہیں اکتانا بلکہ ہر دفعہ نیا مَرہ اور نے مضامین سائنے آتے ہیں ۔ یہ صرف کلام الیٰ کا ہی خاصہ ہے ، کسی انسان کے کلام اور نئے مضامین سائنے آتے ہیں ۔ یہ صرف کلام الیٰ کا ہی خاصہ ہے ، کسی انسان کے کلام میں یہ بات کہاں ( ابن کثیر ۵۹ م ۱۱/ ۱) ۔ پ

جنت کی تعمتیں

79 - وَبَشِرِ اللَّذِيْنَ الْمُنُو ا وَ عَمِلُوا الصَّلِحَتِ اَنَّ لَهُمَ الْمَنْوُ ا وَ عَمِلُوا الصَّلِحَتِ اَنَّ لَهُمَ الْمَنْ الْمُنْفَا رَكُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمْرَةٍ رَّزُقًا قَالُوا هَٰذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِنْ قَبُلُ وَ الْمُوا هِذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِنْ قَبُلُ وَ الْمُوا هِذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِنْ قَبُلُ وَ الْمُوا هُذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِنْ قَبُلُ وَ الْمُوا مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُل

جو لوگ ( توفیق المیٰ سے ) ایمان لے آئے اور ( انہوں نے ) نیک کام کئے تو ان کے لئے ایسی جنتوں ( باغوں ) کی خوشخبری ہے جن کے نیچ بنریں بہتی ہیں ۔ جب ( وہاں ) ان کو اس ( جنت ) کا کوئی پھل کھانے کو دیا جائیگا تو وہ کہیں گے کہ یہ تو وہی ہے جو ہمیں اس سے

عملِ صالح ۔ اس عمل کو کہتے ہیں جس کو شرع نے اچھا کہا ہو ۔ حضرت عثمان فرماتے ہیں کہ عملِ صالح اس عمل کو کہتے ہیں جو خالص اللہ تعالیٰ کے لئے ہو اور ریا ہے بالکل پاک ہو ۔ علامہ بغوی بیان کرتے ہیں کہ حضرت معاذ بن جبل نے فرمایا کہ عملِ صالح وہ ہے جس میں چار چیزیں جمع ہوں ۔ صالح وہ ہے جس میں چار چیزیں جمع ہوں ۔ ا ۔ علم (۲) نیت (۳) صبر (۳) اخلاص ۔

جُنْتِ ۔ لغت میں اس باغ کو جنت کہتے ہیں جس میں بکثرت سایہ دار درخت ہوں مگر شریعت کی اصطلاح میں جنت ایک خاص مقام کا نام ہے جو آخرت میں نیک اور پر بمیز گار لوگوں کو بمیشہ کے لئے عنایت ہوگا ۔

مُطُهُّرُ لَا یہ پاک کی ہوئی ۔ تَطِیرُ سے اسم مفعول ۔ یہاں مرادیہ ہے کہ وہ بیویاں ہر لحاظ سے پاک و صاف ہوں گی اور جسم و روح کی ہر قسم کی گندگی سے دور ہوں گی ۔

خبر کوئ - ہمیشہ رہنے والے ۔ خلود کے اسم فاعل ۔ خلود کے معنی ہمیشہ رہنے کے بین بین دہنے کے بین ۔ بین دہنے کے بین دکالے جائیں کالے جائیں گالے جائیں گا ۔ گھی بہیں دکالے جائیں گا ۔ گھی ہمیں دکالے جائیں گا ۔ گھی ہمیں دکالے جائیں گا ۔

تعشر ملکے گزشتہ آیات میں قرآنِ مجید کی سچائی ثابت کرنے کے لئے کافروں اور منکروں کو چیلنج کیا گیا تھا کہ وہ قرآنِ مجید کو نعوذ باللہ کسی انسان کا کلام سمجھتے ہیں تو وہ بھی اس جیسا کلام بناکر دکھائیں جس میں وہ تمام خوبیاں موجود ہوں جو قرآن مجید میں ہیں ۔ مگر آج تک کوئی بھی اس کا جواب پیش نہ کرسکا ۔ اللہ تعالیٰ نے خود بھی فرما دیا ہے کہ یہ لوگ ایسا ہر گز نہیں کر سکیں گے ۔ پھر ان کو اس انکار و تکذیب کی سزا بھی بتا دی گئی کہ ان کو ایسی دورخ میں پھینکا جائے گا جس کا ایندھن انسان اور پتھر ہیں ۔

قرآن کریم میں عام طور پر تربیب کے بعد ترخیب اور ترخیب کے بعد تربیب، ایمان کے ساتھ کفر، کفر کے ساتھ ایمان ، نیکوں کے ساتھ بدوں اور بدوں کے ساتھ نکوں کا ذکر صرور آتا ہے۔ غرض جس چیز کا بھی ذکر ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس کے مساتھ ہی اسلام کی سفابل چیز کا ذکر بھی آتا ہے۔ چنا پنے گزشتہ آیات میں کافروں اور نیک و صالح لوگوں کی سزا ، عذاب اور رسوائی کا بیان تھا اس لئے یہاں ایمانداروں اور نیک و صالح لوگوں کی جزا ، ثواب اور سرخ روئی کا بیان ہے ۔

بعض مفرین کا خیال ہے کہ جنت کے پھل ظاہری شکل و صورت میں ایک جسے ہوں گے مگر سب کا مزہ جدا جدا ہو گا۔ اس لئے لال جنت دیکھ کر کہیں گے کہ یہ تو ہمیں وہلے بھی دئے گئے تھے ، مفرین کے دوسرے گروہ کی رائے میں پھلوں کے مشابہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جنت کے پھل شکل و صورت میں دنیا کے پھلوں کی مائند ہوں گے ۔ لال جنت ان کو دیکھ کر کہیں گے یہ تو وہی پھل ہیں جو ہمیں دنیا میں مائند ہوں گے ۔ لال جنت ان کو دیکھ کر کہیں گے یہ تو وہی پھل ہیں جو ہمیں دنیا میں طلا کرتے تھے مگر ذائقہ اور لذت میں ان کو دنیا کے پھلوں سے کوئی نسبت نہ ہوگی ۔ صفرت عبداللہ بن عباش اور دیگر صحابۂ کرام سے مروی ہے کہ لال جنت کا یہ کہنا کہ یہ تو وہی ہیں جو ہمیں خہلے بھی دئے گئے تھے ۔ اس سے مراد یہ ہے کہ جب اہل جنت کو جنت میں بھل دئے جائیں گے تو وہ ان کو دیکھ کر کہیں گے کہ یہ تو وہی ہیں جو ہمیں دنیا میں بھی دئے گئے تھے ۔ اس سے مراد یہ ہے کہ یہ تو وہی ہیں جو ہمیں دنیا میں بھی دئے گئے تھے ۔ قادہ اور ابن جریر بھی اس کی تائید کرتے ہیں ۔ ( ابن کثیر دنیا میں ۔

نیک لوگوں کو جنت میں الیبی پاکیزہ عور تیں ملیں گی جن میں صورت و سیرت کسی قسم کی گندگی نہ ہوگی ۔ بخاری و مسلم میں حضرت انس کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر جنت کی کوئی عورت زمین پر جھانگ بھی لے تو آسمان سے زمین تک اس کی چمک اور خوشبو پھیل جائے اور وہاں کی حور کے سر کا دوسیہ بھی دنیا اور اس کی ساری نعمتوں سے بہتر ہے ۔ (مظہری ۱/۴۰) ۔

حضرت ابن عمر علی مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے کم درجہ کا جنتی وہ ہوگا جس کے مکانات ، بیویاں ، نوکر ، چاکر ، اور تخت اس کثرت سے ہوں گے کہ وہ انہیں ہزار برس کی راہ سے دیکھے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ نعمت یافتہ وہ شخص ہوگا جو صح و شام اللہ تعالیٰ کے دیدار سے مشرف ہو اکرے گا۔ پھر آپ نے یہ آیت پڑھی ۔ (مظہری ۱۱/۱۱)۔

وُجُولًا يَوْمُنِدِ نَّاضِرَنَا إلىٰ رَبِّهَا نَاظِرَناً . (القيام ٢٣،٢٢)-

اس روز بہت سے چہرے تروتازہ اور لینے رب کی طرف دیکھنے والے ہوں گے ۔

جنت کی ان تمام نعمتوں کے ساتھ سب سے بڑی نعمت یہ ہے کہ وہاں کی نعمتیں دنیا کی نعمتوں کی طرح کبھی فنا اور زائل نہ ہوں گی ۔ اور نہ نعمتوں والے فنا ہوں گے ۔ نہ ان لوگوں کو بڑھاہے ، موت ، اور افلاس کا غم ہوگا بلکہ وہ ان نعمتوں اور راحت و آرام میں ہمیشہ رہیں گے ۔

#### کافروں کے اوصاف

٢٩، ٢٩ - إِنَّ اللَّهُ لاَ يَسْتَحْى اَنْ يَّضُرِبَ مَثَلاً مَّا بَعُوْ ضَةً فَمَا فَوْقَهَا ، فَامَّا الَّذِينَ امْنُوْا فَيَعُلَمُوْنَ اَنَهُ الْحَقُ مِنْ وَمَا فَوْقَهَا ، فَامَّا الَّذِينَ كَفَرُو ا فَيَقُولُونَ مَاذَا اللَّهُ الْحَقُ مِنْ وَمَا وَلَيْنَ مَاذَا اللَّهُ مِنْ الْمَذُا مَثَلاً ، يُضِلُّ بِهِ كَثَيْراً وَيَهْدِى بِهِ كَثَيْراً ، وَمَا يُضِلُّ بِهَ إِلاَّ الفَسِقَيْنَ ، الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ يَضِلُّ بِهَ إِلاَّ الفَسِقِيْنَ ، الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعُد مِيْتَاقِهِ وَ يَقْطَعُونَ مَا الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعُد مِيْتَاقِهِ وَ يَقْطَعُونَ مَا الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَمْ الخَسِرُونَ ،

بیشک اللہ تعالیٰ اس میں شرم محسوس بہیں کرتا کہ وہ کوئی مثال مچھر یا اس چیزی جو اس سے بھی بڑھ کر ہو ( مچھر سے بھی زیادہ حقیر مخلوق کی) بیان کرے ۔ پس جو مومن ہیں وہ خوب جانتے ہیں کہ یہ ( مثال ان کے پروردگار کی طرف سے صحح (حق) ہے اور جو کافر ہیں وہ کہتے ہیں کہ اس مثال سے اللہ تعالیٰ کا کیا منشا ہے ۔ وہ ( اللہ ) ایک ہی مثال سے بہت سے ( ہے بچھ اور بہٹ دھرم ) لوگوں کو گراہ کرتا ہے اور بہت سے ( حق شناس ) لوگوں کو ہدایت دیتا ہے اور ( اللہ تعالیٰ ) اس ( مثال ) کے ذریعہ صرف فاسقوں ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے جو ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے جو ( بد کار ) خدا کے عہد کو مضبوط کرنے کے بعد ( کسی حقیر فائدے کے بعد ( کسی حقیر فائدے کا کے لئے ) توڑ تے ہیں اور اس چیز کو قطع کرتے ہیں جس کو ملانے کا اللہ تعالیٰ نے حکم فرمایا اور زمین ( ملک ) میں فساد کرتے ہیں وہی لوگ

#### خسارے میں بیں ۔

بَعُوْضَه \* عُرِ

فُوْقَهُا - اس سے بڑھ کر ۔ فوق کے لفظی معنی او ر کے بیں ۔ یہاں مراد یہ ہے کہ مجر سے بھی زیادہ ادنی اور حقیر چیز ۔

یشتکی ۔ وہ شرباتا ہے ۔ وہ جھبکتا ہے ۔ اِسٹِیاً ہُ ہے مضارع ۔ جو حَیا ہُ ہے مشتق ہے۔
انسانی نفس کا بد نامی اور برائی کے خوف ہے متغیرو مکدر ہو جانا ۔ حیا
انسان کی وہ درمیانی حالت ہے جس کے نیچے خجالت (شرمندگی) ہے جو
نفس کو کسی کام سے بالکل باز رکھتی ہے اور اس کے اوپر وقاحت ہے
یعنی ہے شرمی کی باتوں پر جرآت کرنا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات نفس و انقباض
سے پاک ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے حیا کا اطلاق حقیقی طور پر ہسیں
بلکہ معنوی طور پر ہے یعنی حیا کے لئے لازم ہے کہ جس کام سے حیا
کرے اس کو ترک کر دے (حقانی ۱۳۹۲) ا) ۔

فَاسِقِیْنَ ۔ بدکار ، یہ فَاسِقَ کی جمع ہے ۔ فِسُقَ کے لفظی منعی باہر نکل جانے کے ہیں۔ شرعی اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے گناہ کر کے نکل جانے کو فسق کہتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے نکل جانا کفرو انکار کے ذریعہ بھی ہوتا ہے اور عملی نافرمانی کے ذریعہ بھی ۔ اس لئے یہ لفظ مومن گہگاروں کے ہے اور عملی ستعمال ہوتا ہے اور کافروں کے لئے بھی ۔ قرآنِ کریم میں یہ لفظ نیادہ تر کافروں کے لئے بھی ۔ قرآنِ کریم میں یہ لفظ زیادہ تر کافروں کے لئے بھی ۔ قرآنِ کریم میں یہ لفظ زیادہ تر کافروں کے لئے استعمال ہوا ہے ۔ یہاں کافر مراد ہیں ۔

"ینفقون ده عبد تورت بیں ۔ نَقَضَ سے مضارع ۔ اس کے اصل معنی رُتی وغیرہ
کے بل کھولنے کے بیں بچر اس کا استعمال عبد تورنے میں ہونے لگا ۔
کونکہ عبد کو بھی رتی سے تعبیر کرتے ہیں ۔ جس طرح رتی سے دو
چیزوں میں تعلق پیدا ہوتا ہے اس طرح عبد کرنے والوں میں ایک تعلق
پیدا ہو جاتا ہے ۔ (مظہری ۱/۲۳) ۔

عُدَد عبد ، قول - پیمان ، عبد اس معاملہ کو کہتے ہیں جو دو شخصوں کے درمیان طے پاتا ہے اور اس کی حفاظت کی جاتی ہے ۔ یہاں اللہ تعالیٰ کے عبد سے مراد یا تو دہ عبد ہے جو توریت میں اہل کتاب سے لیا گیا تھا کہ محد صلی الله علیہ وسلم پر ایمان لائیں اور ان کی جو تعریف توریت میں مذکور ہے الله علیہ رکیں ۔ یا اس سے وہ وعدہ مراد ہے جو الله تعالیٰ نے تمام بی نوع انسان سے اُلکسٹٹ بِرَبِعُمْ کمه کر لیا تھا کہ میرے سواکس کو خدا نہ جاننا ۔ (مظہری ۱/۳۳) )۔

مِیْثَاقی ۔ ایسے معاہدہ کو کہتے ہیں جو قسم کے ساتھ مضبوط کیا جائے ( معارف القرآن 1/17۸ ) -

فشان نزول ۔ اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں لوگوں کو مجھانے کی غرض سے حقیر جانداروں کی مثالیں بیان فرمائی ہیں ۔ ایک جگہ فرمایا کہ کافروں نے لینے ہاتھ سے گھڑے ہوئے جن بتوں کو اپنا معبود بنا رکھا ہے وہ الیے عاجز و کرور ہیں کہ وہ سب مل کر ایک مکھی تک پیدا نہیں کرسکتے بلکہ اگر وہ مکھی ان سے کچھ تھین لے جائے تو یہ اس سے واپس نہیں لے جائے تو یہ اس سے واپس نہیں لے سکتے ۔ عابد اور معبود دونوں بے حد کرور ہیں ( الحج ۲۵ ) ۔

دوسری جگہ فرمایا کہ کافروں کا دین مکڑی کے جالے کی طرح کرور ہے۔ کافر ان مثالوں کو سنکر طعنہ دینے گئے کہ مسلمانوں کا خدا کیا ہے کہ اس کو الیی حقیر چیزوں کے نام لینے اور الیے بے حقیقت جانوروں کا ذکر کرنے میں ذرا بھی عار نہیں آتی ۔ اس وقت یہ آیت اتری اور کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ حق کے بیان سے نہیں شرماتا خواہ وہ کم ہو یا نادہ۔

ابن عباس ، ابن مسعود ، اور دیگر صحابه کرام سے مروی ہے کہ جب گزشته آیات میں منافقوں کی مثالیں (آگ روشن کرنے ، زور کی بارش ہونے) بیان ہوئیں تو وہ کہنے گئے کہ اللہ تعالیٰ الیی چھوٹی جھوٹی مثالیں ہر گزیبان نہیں کرتا ۔ اس پر یہ دونوں آیتیں نازل ہوئیں ۔ ابن جریر نے بھی سدی سے بسند معتبر اسی قسم کی روایت بیان کی ( ابن کثیر ۱۲ / ۱ ، جلالین ۱۰ ۔ ۱۳ ، مظہری ۱۱ / ۱ ) ۔

بیو قوف کافر اتنا بہیں مجھتے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک تمام چھوٹی بڑی مخلوق برابر ہے ، سب کو اسی نے پیدا کیا ہے ۔ ان مثالوں کے بیان کرنے میں بہت سی حکمتیں اور فوائد ہیں جنکو اللہ تعالیٰ کے مجھدار بندے ہی مجھتے ہیں ۔

تشریح - قرآنِ کریم میں مکھی ، مچر اور مکڑی جیسے حقیر جانداروں کا جو ذکر آیا ہے

اس سے منگرین قرآن شبہ میں بہلا ہو گئے اور کہنے گئے کہ اگریہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہوتا تو اس میں الیی حقیر اور چھوٹی مخلوق کا ذکر نہ ہوتا کیونکہ بڑے لوگ الیی چیزوں کے ذکر سے شرم و حیا محسوس کرتے ہیں ۔ اس آیت میں منگرین کے اس شبہ کا جواب ہے کہ عقل و بلاغت کا تقاضا یہ ہے کہ حقیر و ذلیل چیزوں کی حقارت و ذلت ظاہر کرنے کے لئے ولیی ہی حقیر و ذلیل چیزوں سے مثال دی جائے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ الیی چیزوں کے ذکر سے مہیں شرماتا ۔ الیے شکوک و شبہات صرف انہی لوگوں کو پیدا ہوتے ہیں جن کی سمجھے ہوجھ کفرکی وجہ سے ختم ہوگئ ہے ۔ اہل ایمان الیے شبہات میں بسلا نہیں ہوتے۔

جو لوگ ان مثالوں کو سن کر ان میں غور و فکر کرتے ہیں ان کے لئے یہ مثالیں مزید ہدایت و رہمنائی کا سامان پیدا کرتی ہیں ۔ جو لوگ سر کش اور گراہ ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے کئے ہوئے عبد اور ان تعلقات ( بندے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان تعلق ، عام مسلمانوں اور عام انسانوں کے ساتھ تعلق ، والدین کے ساتھ تعلق ، عزیزوں اور پڑوسیوں کے ساتھ تعلق ) کو توڑتے ہیں جنکو اللہ تعالیٰ نے جوڑنے کا حکم دیا ہے تو الیے لوگوں کے لئے یہ مثالیں مزید گرای و سرکشی کا سبب بنتی ہیں ۔ لینے تعلقات کے بورے حقوق ادا کرنے کا نام اسلام یا شریعتِ اسلام ہے اور انہی میں کوتابی سے زمین میں فساد برپا ہوتا ہے ۔ آخر میں فرمایا کہ یہ لوگ عقل و فطرتِ سلیمہ کا سرمایہ لیکر ونیا میں آخرت کی تجارت کرنے آئے تھے گر انہوں نے اللہ تعالیٰ کو چوڑ کر کفر کو انتہاں کیا اور ہدایت کے بدلے میں گرای حاصل کر کے اپنی تجارت کو حقیقی خسارے اور نقصان سے دو چار کیا ۔ ( معارف القرآن ۱۳۱۷ ) ۔

### الله تعالیٰ کے انعامات

٢٨ - كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِا اللَّهِ وَكُنْتُمُ اَمُوَاتًا فَاحْيَاكُمْ . ثُمَّ يُمِيُتُكُمُ ثُمَّ يُحْيِيُكُمْ ثُمُّ اَلِيْهِ تُرْجَعُونَ .

(اے کافرو) تم کس طرح اللہ تعالیٰ کا انکار کرتے ہو؟ حالانکہ تم بے جان تھے بچر اس نے تتبین رندگی عطا فرمائی، بچر وہ تتبین موت دے گا، بچر (قیامت کے دن) وہ تتبین زندہ کرے گا بچر تم ای کی طرف لوٹائے جاؤگے۔

اَمُواَتْ \_ ميت كى جمع ب - مُرده اور ب جان چر كو كيت بين -

تُوْجَعُونَ - تم لوٹائے جاؤ کے ، رَجْع کے مضارع مجول ہے - مطلب یہ ہے کہ انسان مرنے کے بعد بمیشہ کے لئے ختم نہیں ہو جاتا بلکہ اے دوبارہ زندگی ملے گی اور اللہ تعالیٰ کے سلمنے پیش ہونا پڑے گا۔

تعقری کے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے لینے اس انعام و احسان کا ذکر فرمایا ہے جو ہر انسان کی اپنی ذات سے متعلق ہے ۔ باتی تمام احسانات و انعامات کا مدار اس احسان یعنی زندگی پر ہے ۔ اگر زندگی نہ ہو تو انسان کسی نعمت سے فائدہ نہیں اٹھاسکتا ۔ موت کو نعمتوں کی فہرست میں اس لئے شمار کیا گیا ہے کہ انسان کو دنیاوی زندگی سے دائی زندگی تک موت بہی ایک زندگی تک موت بہیں اہذا یہ موت بھی ایک ندگی تک موت بہیں ابدا یہ موت بھی ایک نعمت ہے ۔ اس کے بعد خرید نعمتوں کا ذکر ہے تاکہ لوگ ان میں خور و فکر کر کے نائب ہوں اور راہ ہدایت اختیار کریں ۔

زندگی اور موت سب اسی قادرِ مطلق کے اختیار میں ہے جس نے اس دنیا میں رہنے کے لئے ہر انسان کو ایک مقررہ عمر عطا فرمائی ہے جس کے بعد انسان کو موت آئے گی ۔ جب کسی کی زندگی کا آخری وقت آتا ہے تو دنیا کی کوئی طاقت اس کی حیات میں ایک لمحہ کا بھی اضافہ مہنیں کرسکتی ۔ بھر موت کے ایک عرصہ کے بعد قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سب انسانوں کو دوبارہ زندہ کرے گا ۔ اس وقت حساب و کتاب اور جزا و سرا کے لئے سب کو اللہ تعالیٰ کے دربار میں پیش کیا جائے گا ۔ اپی انسان دنیاوی زندگی سے جہلے بھی ہے جان تھا ۔ بھر اللہ تعالیٰ نے اسے زندگی عطا فرمائی اور وہ اپنی مقررہ عمر تک دنیا میں رہا ۔ بھر جب اس کی دنیا کی زندگی بوری ہوگئی تو اس کو موت مقررہ عمر تک دنیا میں رہا ۔ بھر جب اس کی دنیا کی زندگی بوری ہوگئی تو اس کو موت دیدی ۔ اللہ تعالیٰ قیامت کے روز اس کو بھر زندہ کرے گا ۔

٢٩ هُوَ الَّذِي خَلُقَ لَكُمْ مَا فِي الْاَرْضِ جَمِيْعًا ﴿ ثُمْ الْسَلَوْنِ ﴿ وَمُو بِكُلِّ الْسَكَاءِ فَسَوْنِهُ لَ سَبْعَ سَمُوْتٍ ﴿ وَمُوَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيْمٌ ﴾ وَمُوَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيْمٌ ﴾

وہ ( پاک ذات ) وہی ہے جس نے تہارے ( فائدے کے ) لئے وہ سب کا سب جو کچھ زمین میں ہے پیدا کیا ۔ پھر وہ آسمان کی طرف

متوجہ ہوا ۔ پس ان کو مخمیک ( اور درست کر کے ) سات آسمان بنا دیا اور ( خوب مجھ لو کہ ) وہ ہر چیز کو جاننے والا ہے ۔

اِسْتَوٰی ۔ اِسْتِواء کے ماضی ۔ اس کے لفظی معنی سیدھا ہونے کے ہیں ۔ یہاں مراد یہ کے درمین کو پیدا کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے آسمانوں کی تخلیق کا ایسا قصد فرمایا جس میں کوئی حائل و مانع نہ ہو سکے یہاں تک کہ سات آسمانوں کی تخلیق مکمل فرما دی ۔

فَسُوْمِهُنَّ پِن اس نے ان کو ٹھیک کر دیا ۔ یہ تَنُویَہ بُے بنا ہے جس کے معنی کسی چیز کے مختل حصوں اور جوڑوں کو ان کی جگہ پر ٹھیک ٹھیک بٹھا دینا اور درست کردینا ہے ۔ یہاں اس سے ساتوں آسمانوں کو بنانا مراد ہے ۔

کشری کے بہاں اللہ تعالیٰ نے اپنی دوسری نعمت کو یاد دلایا ہے کہ تم اس خدا سے کسے رو گردانی کر سکتے ہو جس نے تہیں معدوم سے موجود کیا اور پھر موجود کر کے یو بہی پریشان اور بے سرو سامان نہیں چھوڑا بلکہ زمین کی ہر ایک چیز کو تہارے فائدے کے لئے پیدا کیا ۔ دنیا کی کوئی چیز الیی نہیں جس سے انسان کسی نہ کسی شکل میں بالواسطہ یا بلا واسطہ فائدہ نہ اٹھاتا ہو ۔ بہت سی چیزوں کا فائدہ تو انسان محسوس کرتا ہے جسے اس کی غذا ، لباس ، اور مکان وغیرہ ، یہ سب زمین ہی کی پیداوار بیں ۔ کچہ چیزی الیسی بیس جن سے انسان کو فائدہ تو پہنچتا ہے مگر اس کو ان کی خبر نہیں ہوتی مہاں تک کہ بعض زہر ملی اشیاء اور زہر یلے جانور وغیرہ بھی انسان کے لئے کسی نہ کسی حیثیت میں نفع بخش ہوتے ہیں ۔

خلافتِ آدم

٣٠ . وَ إِذْ قَالَ رَّبُكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنَّى جَاعِلٌ فِي الْاَرْضِ خَلِيُفَةً ، قَالُوْ آاتَجُعَلُ فِيْهَا مَنْ يَّنْسُدُ فِينُهَا وَيُسَفِكُ التَّمَاءُ وَ نَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ ، قَالَ إِنِّيُ الْكَلَامُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ، وَالْقَالَ إِنِّيُ الْعَلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ، وَالْقَالَ الْمَيْ

اور ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم وہ وقت یاد کیجئے ) جب آپ کے رب نے دب ایک خلیفہ بنانے والا ہوں رب نے فرشتوں سے کہا کہ میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں

انہوں ( فرشتوں ) نے کہا کیا تو اس ( زمین ) میں ایسے شخص کو ( خلیفہ ) بنائے گا جو اس میں فساد اور خونریزی کرے گا حالانکہ ہم تیری تسبیح کرتے ہیں اور اس پر تیری حمد بھی کرتے ہیں کہ تونے ہمیں اپنی تسبیح کی توفیق عطا فرمائی ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا بیشک ( ان اسرار کو) میں جانتا ہوں جن کو تم نہیں جانتا ہوں جن کو تم نہیں جانتا ۔

خَلِیْفَةً ۔ یہ فَلْفُ سے مشتق ہے اور فَعِلْیَ کے وزن پر ہے ۔ اس میں و مبالغہ کے لئے فَکُونَد کے سے ہے ۔ اس کی جمع فُلْفَاذ آتی ہے ۔ اس کے معنی نائب اور قائم مقام کے بیں جو پیچے کام کرے ۔ بہاں مراد آدم علیہ السلام ہیں ۔

یَسْفِک ۔ وہ خون بہائے گا ۔ سَفُکُ سے مضارع ۔ یہ آنسو اور خون دونوں کے بہانے میں استعال ہوتا ہے ۔

نُسَيِّح ، ہم سبح پڑھے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کو تمام عیوب اور ہر برائی سے پاک مجھنا اور اللہ تعالیٰ کا ذکر اور اس کی صفات بیان کرنا ۔

دِمَاءً۔ خون - يہ دَمُّ كى جع ہے -

فَقُدُونَ فَ بِينَ كَرَةِ بِينَ كُرَةِ بِينَ - بَم تَسِيح كُرَةِ بِينَ - تَقْدِينُ سے مضارع - تَقْدِينُ سے مضارع - تَقْدِينُ سے بہاں اللہ تعالیٰ نے ایک اور نعمت بیان فرمائی ہے یعنی حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کرنا اور انہیں تمام فرشتوں پر فضیلت دینا ایک الیی نعمت ہے جو تمام اولادِ آدم کو شامل ہے - حضرت آدم علیہ السلام کو خلیفہ بنانے کی وجہ یہ نہیں تھی کہ اللہ تعالیٰ کو ان کی ضرورت تھی - وہ تو غنی اور بے نیاز ہے اے کی چیز کی حاجت نہیں بلکہ خلیفہ بنانے کی وجہ یہ ہے کہ آدم علیہ السلام جن لوگوں کے لئے خلیفہ بنائے بہیں بلکہ خلیفہ بنانے کی وجہ یہ ہے کہ آدم علیہ السلام جن لوگوں کے لئے خلیفہ بنائے گئے وہ اللہ تعالیٰ سے بلا واسطہ مستفیض نہیں ہو سکتے تھے اور نہ اللہ تعالیٰ کے احکام کو بلا واسطہ اخذ کر سکتے تھے ۔ حضرت آدم کے بعد ہر نبی اللہ تعالیٰ کا خلیفہ ہو ا ۔

فرشتے اللہ تعالیٰ کے خبر دینے سے یہ جانتے تھے کہ بعض انسان نیک اور فرماں بردار ہوں گے اور بعض نا فرمان ۔ نیز ان کے خیال میں اللہ تعالیٰ ان سے زیادہ بزرگ کوئی مخلوق پیدا ہو گی بھی تو وہ علم میں بہر حال ان سے کم ہوگی کیونکہ وہ وہلے پیدا کئے گئے ہیں اور الیے عجائبات دیکھ چکے ہیں جو نئی پیدا

ہو نیوالی مخلوق نے بہیں دیکھے ہوں گے۔ اس لئے ابہیں یہ خیال ہوا کہ وہ انسان سے افضل و بزرگ بیں کیونکہ وہ سب کے سب معصوم بیں اور اللہ تعالیٰ کی نافرانی بہیں کرتے ۔ پہنامخی اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کے سلمنے حضرت آدم کو اپنا خلیف بنانے کا ذکر فرمایا تو انہوں نے عرض کیا کہ اے پروردگار کیا تو زمین میں ان کو خلیف بنائے گا جو اس میں فساد اور خونریزی کریں گے حالانکہ ہم معصوم بیں ۔ ہم تیری تسیح بھی کرتے بیں اس میں فساد اور خونریزی کریں گے حالانکہ ہم معصوم بیں ۔ ہم تیری تسیح بھی کرتے بیں اور اس پر تیری تحد بھی کرتے بیں کہ تونے بمیں تسیح کی توفیق صطا فرمائی ۔ اس لئے ہم خلافت کے زیادہ مستق بیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت کے زیادہ مستق بیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت کے دیادہ مستق بیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت اور اس کے لوازم سے تم واقف نہیں ہو۔اس کی بوری حقیقت کو میں بی جانتا ہوں ۔

فرشتوں كا امتحان

الله و عَلَمَ ادْمَ الْا سُمَا ءَ كُلَّهَا ثُمَّ عُرَضُهُمْ عَلَى الْمَلْنِكَةِ فَقَالَ انْبِوُنِي بِأَسْمَاءِ فَوْلًا عِلَىٰ كُنْتُمُ صُدِقِينَ . المَلْنِكَةِ فَقَالَ انْبِوُنِي بِأَسْمَاءِ فَوْلًا عِلَىٰ كُنْتُمُ صُدِقِينَ . ادر اس ( الله تعالى ) نے آدم کو تمام ( چروں کے ) نام سکما دئے ۔ ہر ان چروں کو فرشتوں کے سلطے کر کے فرمایا کہ اگر تم ( لین دعوے میں ) کے ہو تو مجے ان سب چروں کے نام بناؤ ۔

اَسْمَاءِ ۔ نام - یہ اسم کی جمع ہے ۔ بہاں ان تمام چیزوں کے نام ، خاصیتیں اور کی میں کی بھیتیں اور کی میں مراد بیں جن کی حضرت آدم اور ان کی اولاد کو ضرورت پیش آنی میں ۔

عُرُضُعُمْ ۔ اس نے ان کو سلصنے کیا ۔ اس نے ان کو پیش کیا ۔ عَرَّضُ سے ماصی ۔ اَنْ پِنُونِیْ ۔ تم مجے خبر دو ۔ تم مجے بتاؤ ۔ اِنْبَاءً سے امر ۔

تعظرت سے اللہ تعالیٰ نے تمام کائنات کے نام اور ان کے خواص جن کے علم کی ملاحیت صرف آدم علیہ السلام ہی میں ودیعت کی گئی تھی وہ سب حضرت آدم کو سکھائے قرآنِ کریم میں بھیں اشار تا بھی یہ نہیں ہے کہ یہ تعلیم حضرت آدم کو تبنائی میں فرشتوں سے علیمہ دی گئی ۔ اس لئے ہوسکتا ہے کہ یہ تعلیم تو سب کے لئے عام ہو مگر اس سے فائدہ اٹھانا صرف حضرت آدم علیہ السلام کی طبعیت میں تھا اس لئے وہ سکھ گئے مگر

فرشتوں کی فطرت میں یہ بات نہ تھی اس لئے وہ سکھ نہ سکے ۔ اس لئے یہاں تعلیم کو حضرت آدم سے منسوب کیا گیا ۔ اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ظاہری تعلیم کی صورت ہی ممل میں نہ آئی ہو بلکہ ان چیزوں کا علم حضرت آدم کی فطرت میں ابتداء سے ہی ودیعت کر دیا گیا ہو ۔ جسے بچہ پیدا ہوتے ہی ماں کا دودھ پینا جانتا ہے ۔ اور بطخ کا بچہ تیرنا جانتا ہے ۔ اور بطخ کا بی ضرروت نہیں ہوتی ۔

کھر اللہ تعالیٰ نے ان مخلوقات کو جن کے اسماء کا علم صفرت آدم کو دیا گیا تھا فرشتوں کے سلصنے کر کے فرمایا کہ اگر تم لینے اس خیال میں سچے ہو کہ تم سے زیادہ افضل و اعلیٰ کوئی مخلوق پیدا نہیں ہوگ یا یہ کہ خلافت کے لئے انسانوں کی نسبت فرشتے زیادہ موزوں ہیں تو ان چیزوں کے نام اور خواص بتاؤ ( معارف القرآن ۱/۸۰) ۔

٣٢ - قَالُوْ ا سُبُحُنَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا ۚ إِلَّا مَا عَلَّمُتَنَا ۗ إِنَّكَ اللَّهُ مَا عَلَّمُتَنَا ۗ إِنَّكَ النَّتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴿

انہوں ( فرشتوں ) نے عرض کیا ( اے پروردگار ) تیری ذات پاک ہے ہمیں علم نہیں مگر جتنا تونے ہمیں سکھایا ہے ۔ بے شک تو ہی جاننے والا ( اور ) حکمت والا ہے ۔

تعشرت کے ۔ فرشتوں کو فورا ہی اپنی کم علی اور عجز کا احساس ہوگیا اور انہوں نے حضرت آدم کی فضیلت اور استحقاق خلافت کا اقرار کرلیا اور عرض کیا کہ اے پروردگار بم تیرے علم کا احاطہ نہیں کر سکتے سوائے اس کے جو تونے بمیں بتا دیا ہے ۔ ب شک تو اپنی مخلوق کو جاننے والا اور اپنے امر میں حکمت والا ہے ۔ بھر اللہ تعالیٰ نے ان پر یہ انعام فرمایا کہ جو علم حضرت آدم علیہ السلام کو عطا فرمایا تھا وہ ان کے ذریعہ فرشتوں کو بھی عطا فرما دیا ۔ ان آیات سے واضح ہے کہ فرشتوں پر انسان کی برتری اور عظمت ، علم کے اعتبار سے ہوئی لہذا اگر اولاد آدم میں سے کوئی علم سے لا پرواہ ہے تو وہ خلافتِ آدم کا حق ادا نہیں کر سکتا چنائی دنیا میں وہی اقوام ترقی پر ہیں جو علم کی دولت سے مالا مال ہیں (مظہری ۱۵/۱) ۔

٣٣ - قَالَ يَا ٓ الْحُمُ انْبِنُهُمُ بِاشْمَا نِهِمْ ا فَلَمَّ اَثْبُاهُمُ بِاشْمَا نِهِمْ ا فَلَمَّ أَثْبُاهُمُ بِاسْمَا نِهِمْ ا فَلَمَّ أَثْبُاهُمُ بِاسْمَا نِهِمْ ا فَلَمَّ أَثْبُاهُمُ بِاسْمَا نِهِمْ ا فَلَمْ خَيْبَ

السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ وَ اَعُلَمُ مَاتُبُدُوْنَ وَ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُوْنَ ﴿

اللہ تعالیٰ نے فرمایا اے آدم! اب تم ان ( فرشتوں ) کو ان ( چیزوں ) کے نام بتاؤ ۔ پس جب اس ( آدم ) نے ان ( فرشتوں ) کو ان ( چیزوں ) کے نام بتاؤ ۔ پس جب اس ( آدم ) نے ان ( فرشتوں ہے ) فرمایا کہ کیا میں نے تہیں نام بتادیئے تو اللہ تعالیٰ نے ( فرشتوں ہے ) فرمایا کہ کیا میں نے تہیں نہیں کہا تھا کہ میں آسمانوں اور زمین کی بوشیدہ چیزوں ( اور رازوں ) کو خوب جانتا ہوں اور میں ( وہ بھی ) جانتا ہوں جو تم ظاہر کرتے ہو اور جو تم چھیاتے ہو ۔

مُبُدُونَ ۔ تم ظاہر کرتے ہو ۔ اِبْداء کے مضارع ۔ یہاں فرشتوں کا یہ کمنا مراد ہے کہ کیا تو ایسے کو خلیفہ بنائے گا جو زمین میں فساد کرے گا اور خون بہائے گا۔

تُحَدِّمُونَ - تَم چھپاتے ہو ۔ کُمُّ و کِمُنانُ سے مضارع اس سے فرشتوں کی وہ گفتگو مراد ہے جو انہوں نے آپس میں چکے چکے کی تھی کہ اللہ تعالیٰ ہم سے زیادہ بزرگ کوئی مخلوق پیدا نہیں کرے گا (مظہری ۱/۵۴) ۔

تعفری کے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو حکم دیا کہ تم فرشتوں کو ان تمام چیزوں کے نام جیزوں کے نام جوروں کے نام جوروں کے نام جو بے شمار اور بے انہتا تھیں بتا دئے ۔ اور اس میں کوئی غلطی بہیں کی تو فرشتے حضرت آدم کے فضل و کمال اور صلاحیت و استعداد کو جو اللہ تعالیٰ نے ان کی فطرت میں ودیعت فرمائی تھی دیکھ کر حیران رہ گئے ۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے فرمایا کہ کیا میں نے تمہیں وہلے ہی بہیں بتا دیا تھا کہ میں تمام آسمانوں اور زمینوں کی تمام بوشیدہ چیزوں کو خوب جانتا ہوں اور جو تم ظاہراً کرتے ہو اور جو تم چھپاتے ہو اس کو جمی خوب جانتا ہوں ۔

ابلىيں كى سركشى

٣٣ - وَاذُقُلْنَا لِلْمَلْئِكَةِ السُجُدُوالِأِدُمَ فَسَجَدُوا إِلَّا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ إِلَّا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ الْكَفِرِيْنَ مَا الْمُنْفِرِيْنَ مَا الْمُنْفِرِيْنَ مَا الْمُنْفِرِيْنَ مَا

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آدم کو سجدہ کرو تو سوائے اہلیں ( شیطان ) کے سب نے سجدہ کیا ۔ اس ( شیطان ) نے انکار کیا اور کمبر کیا ( اپنے آپ کو بڑا سجھا ) اور وہ تھا ہی کافروں میں سے ۔

اسٹجگد وا ہم مجدہ کرد ۔ مجود کے امر ۔ لغت میں سر جھکا کر عاجزی اور فرمانبرداری ظاہر کرنے کو کہتے ہیں ۔ شرع میں عبادت کے مقصد سے زمین پر پیشانی رکھنے کو مجدہ کہتے ہیں ۔ اس میں نہایت درجہ کی تعظیم ہے ۔ اس لئے شریعت نے اس کو غیر اللہ کے لئے حرام قرار دیا ہے ۔

اِبُلِیْسَ ۔ یہ اِبْلاَسٌ سے مشتق ہے ۔ شیطان کا نام ہے ۔ نا امیر اور دھوکہ دینے والے کو ابلیں کہتے ہیں ۔ شیطان جنوں میں سے تھا جسے کہ قرآنِ کریم میں ارشاد ہے گان مِنَ الْجِنَّ (سور لا الکہف ۵۰) ۔ اور فرشتوں کے ساتھ رہتا تھا ۔ اور فرشتوں کے ساتھ رہتا تھا ۔

اَبلی اس نے انکار کیا ۔ اِباء کے مشتق ہے اپنے اختیار سے کسی چیز سے انکار کیا ۔ کرنا ۔ یعنی شیطان نے سجدہ کرنے سے انکار کیا ۔

استُنگُبُرُ ۔ اس نے تکبر کیا ۔ اس نے لینے آپ کو بڑا مجھا یعنی آدم علیہ السلام کے مقابلہ میں شیطان نے اپنی بڑائی ظاہر کی ۔ یہ کِرِّ سے بنا ہے ۔

تعشری و سب فرشتے اللہ تعالیٰ کا حکم بجا لائے اور اہلیں کے سوا سب نے حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ کیا ۔ اہلیں نے اللہ تعالیٰ کا حکم ملننے سے انگار کیا اور تگبر کیا ۔ اللہ تعالیٰ کے علم میں تو وہ وہلے ہی کافروں میں سے تھا ۔ اگرچہ اس کا کفر اس وقت ظاہر ہوا ۔ فرشتوں کو جو سجدہ کا حکم دیا گیا تھا اس سے مراد سجدۂ تعظیم ہی اسلام کا اس پر اتفاق ہے کہ یہ سجدۂ عبادت ہیں تھا ، کیونکہ سجدۂ عبادت اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کو کرنا کفر ہے اور اللہ تعالیٰ کفر کا حکم ہیں دیتا ۔ یہ سجدہ تعظیم اور سلام کے طور پر تھا جیے کہ حضرت بوسف علیہ اسلام کے قصہ میں ہے وَخَرُدُ اَلَهُ سُجَداً ۔ وہ اس کے لئے سجدہ میں گر پڑے ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ اس سجدہ میں فرشتوں نے زمین پر پیشانی مہیں رکھی

بلکہ حضرت آدم کی تعظیم کے لئے جھک گئے اور جب اللہ تعالیٰ نے اسلام بھیجا تو اس سجدہ تعظیمی کو منسوخ کر کے اس کے بھائے سلام مقرر فرما دیا۔ (مظہری ۱/۵۱)۔

## فنجر ممنوعه

٣٥ - وَقُلْنَا يَاْدَمُ اللَّكُنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّهُ وَكُلَا مِنْهَا لَهُ الْجَنَّهُ وَكُلَا مِنْهَا مُذِهِ الشَّجَرَةَ وَكُلَا تَقُرَبَا لَهُ فِهِ الشَّجَرَةَ وَلَا تَقُرُبَا لَهُ فِي الشَّجَرَةَ وَلَا تَقُرُبَا لَهُ فِي الشَّجَرَةَ وَلَا تَقُرُبَا لَهُ فِي الشَّاجَرَةَ وَلَا تَقُرُبَا لَهُ اللَّهِ السَّبَانَ وَلَا تَقُرُبَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

اور ہم نے کہا اے آدم! تم اور تہاری بیوی جنت میں سکونت اختیار کرو اور دونوں اس میں جہاں سے چاہو خوب اچھی طرح کھاؤ اور تم دونوں اس درخت کے قریب نہ جانا ورنہ تم بھی ظالموں ( لینے آپ کو نقصان پہنچانے والوں) میں سے ہو جاؤ گے ۔

اُستُكُنُ ۔ تو سكونت اختيار كر ـ سُكُونَ سے امر ـ

زُ وُجُک تیری بیوی - اس سے حضرت حوا مراد بیں جو اس وقت پیدا ہو حکی تھیں

الْبَحُنَّهُ َ جنت ، بهشت ، باغ ـ لغت میں اس باغ کو کہتے ہیں جس کے گھنے درخت زمین کو چھپالیں ۔ شرع میں اس سے وہ باغ مراد ہے جس میں بے شمار الیی تعمیں ہوں گی جن کا خیال تک کسی کے دل میں نہیں گزرا ہوگا ۔ اور وہ آخرت میں نیک لوگوں کو رہنے کے لئے ملے گا ۔

كُلاً ي تم دونوں كھاؤ \_ أكُلُ سے امر \_

کہ نے کہ کہ کرکہ ۔ خوب اچی طرح ۔ لغت میں اس کے معنی اس رزق کے ہیں جس کے حصول میں کوئی محنت و مشقت نہ ہو اور وہ اتنی کثیر مقدار میں ہو کہ اس کے ختم یا کم ہو جانے کا خطرہ نہ ہو ۔

حَيثُ ۔ جاں ، جس جگہ ۔

شُنْتُمُا۔ تم دونوں نے چاہا۔

تَقُرَبَا \_ تم وونوں قریب ہو جاؤ ۔ قُرْبُ و قُرْبَانَ سے مضارع ۔ یہاں قربِ مکانی مراد ہے ۔

الظَالِمِيْنَ فَالْمَ كُرِفَ والے - گَہُگار لوگ - بے رحم - ُظُلَمَ سے اسم فاعل يہاں وہ لوگ والے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تعالىٰ كى نافرمانى سے ہوتا ہے ۔ بڑا ظلم اللہ تعالىٰ كى نافرمانى سے ہوتا ہے ۔

تعشرت کے ۔ جب حضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت اور خلافت کی صلاحیت فرشتوں پر واضح کر دی گئی اور انہوں نے اس کو تسلیم کر لیا اور شیطان کو اس کے غرور و تکبر اور کفر کی وجہ سے تکالدیا گیا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم اور ان کی بیوی حوّا کو یہ حکم دیا کہ تم دونوں جنت میں رہا کرو اور جہاں سے چاہو بلا روک ٹوک خوب کھاؤ ، پیو ۔ پھر ایک درخت کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ کھانے کی غرض سے اس کے قریب بھی نہ جانا اور اس کے کھانے چینے سے مکمل پر بینز کرنا ۔ قرآنِ کریم کی کسی آیت یا صحیح حدیث جانا اور اس کے کھانے چینے سے مکمل پر بینز کرنا ۔ قرآنِ کریم کی کسی آیت یا صحیح حدیث سے یہ ثابت بہیں کہ وہ درخت کیا تھا ۔

#### ابلىيس كا ورغلانا

٣٧ - فَازَلَّهُمَا الشَّيُطُنُ عَنُهَا فَاخُرَجَهُمَا مِمَّاكَانَا فِيهِ مَ وَ قُلُنَا الْمَبِطُو ابَعُضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي الْاَرْضِ مُسْتَقَرَّ وَ مَتَاعً إلى حِيْنِ . الْاَرْضِ مُسْتَقَرَّ وَ مَتَاعً إلى حِيْنِ .

پھر شیطان نے ان دونوں کو اس (درخت ) کے بارے میں پھسلا دیا اور ان دونوں کو اس (عرت و آرام کی) جگہ سے نکلوا دیا جہاں وہ تھے اور ہم نے کہا کہ تم سب (نیچ) اترو (جنت سے چلے جاؤ) اور تم ایک دوسرے کے دشمن رہو گے ۔ تہارے لئے زمین میں ممہرنے کی جگہ اور فائدہ ہے ایک مقررہ وقت تک ۔

اَزُ لَنَّهُما ۔ اس نے دونوں کو ورغلایا ۔ اس نے دونوں کو پھسلایا ۔ اِزلال سے ماضی اس کے معنی ارادہ اور اختیار کے بغیر قدم پھسلنے کے ہیں ۔

اِلْمُبِطُوّا ہم نیچ اترو ۔ یہ ہُوُلًا ہے ہے جس کے معنی اور سے نیچ اترنے اور ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے کے ہیں ۔

#### عَدُوٌّ۔ وشمن

حِيْنِ ۔ وقت - زمانہ - مرت

مُسْتَنَقَرُ الله عَمِر في ما مكه - إستِقرار عن اسم مفعول اور اسم ظرف -

مَتَاعٌ . متاع - فائده ، بو يني -

تعفری سے شیطان کو جب اس بات کا علم ہوا کہ حضرت آدم اور حضرت حوّا کو ایک خاص درخت کا پھل کھانے کی ممانعت کر دی گئی ہے تو وہ ان کو ورغلانے اور پھسلانے کی کوشش میں لگ گیا ۔ پھر جیسا کہ سورہ طلائی آیت ۱۲۰ میں ہے ، اس نے موقع پاکر ان دونوں کو ورغلایا اور کہنے لگا ۔

# يًّا أَدُمُّ مَلُ اَدُنُّكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْخُلْدِوَمُلُكِ لاَّ يُبْلَىٰ ـ

اے آدم کیا میں آپ کو ایسے درخت کی نشاندہی نہ کروں جس کے کھانے سے دائی زندگی حاصل ہوگی اور کھی موت واقع نہ ہوگی اور ایسی بادشاہت حاصل ہوگی جس میں کھی زوال اور کروری ہمیں آئے گئی ۔
گئی ۔

صفرت آدم کے بوچھنے پر شیطان نے ای درخت کی طرف اشارہ کیا جس کا پھل کھانے سے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم اور حضرت حوّا کو منع فرمایا تھا۔ حضرت آدم نے جواب دیا کہ یہ تو فنا اور ندامت کا درخت ہے۔ بقا اور دوام کا نہیں ۔ ای لئے تو اللہ تعالیٰ نے بمیں اس کے قریب جانے سے بھی منع فرمایا ہے۔ اگر اس میں کسی قسم کی بھلائی اور دوام کے فائدے ہوتے تو اللہ تعالیٰ بمیں منع نہ فرماتا ۔ یہ سن کر شیطان نے جواب دیا کہ ۔

مَانَهُكُمَا رُبُّكُمَا عَنْ لَهٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا اَنْ تَكُو نَا مَلَكَيْنِ اوْ اَلْكُو اَلْكُو اللَّهُ الْمُعُونَا مِنَ الْخُلِدِيْنَ ﴿ (اعراف ﴿ ) .

تہارے رب نے تہیں اس درخت سے اس لئے منع نہیں کیا کہ اس کا پھل تہارے لئے منع کیا ہے کہ کا پھل تہارے لئے منع کیا ہے کہ

تم اس ك كھانے سے كبيں فرشتے ند بن جاؤ يا تبيي بميشه كى زندگى ندگى د درگى د درگى د درگى د درگى د درگا

صرت آدم و حوّا شیطان کی باتوں سے شک و شبہ میں بنتلا ہوگئے ۔ پھر ان کو (شک بر) پختہ کرنے کے لئے شیطان نے بہت می قسمیں کھائیں جیبا کہ ارشاد ہے ۔ وَقَاسَمَهُمَا آِنْتِی کُکُمَا لَمِنَ النّصِحِینَ ﴿ (اعراف ٢١) . اور اس نے ان دونوں کے سلمنے قسم کھائی کہ یقین جلنے کہ میں تم دونوں کا خیر خواہ ہوں ۔ دونوں کا خیر خواہ ہوں ۔

صفرت آدم یہ خیال کرتے ہوئے کہ مخلوق میں سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ پر جھوٹی قسم نہیں کھاسکتا ، شیطان کی دلفریب باتوں میں آگئے اور اس درخت کا پھل کھا لیا ۔
اس طرح شیطان دونوں کو جنت سے نکالنے میں کامیاب ہو گیا ۔
مسلم اور نسائی نے حضرت ابو ہریر و سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم منا ارشاد فرمایا کہ تمام دنوں میں بہترین دن جمعہ کا دن ہے ۔ اس میں حضرت آدم پیدا کئے گئے ۔ اس میں جنت میں داخل کئے گئے اور اس دن نکالے گئے ۔ ( ابن کثیر ۱/۸۰)۔

کھر اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ تم نیچ اترو اس طرح کہ تم میں سے بعض بعض کے دشمن ہوں گے اور یہ کہ تمہیں زمین پر ایک معین مدت تک رہنا ہے اور وہاں کے ساز و سامان سے فائدہ حاصل کرنا ہے اور یہ معین مدت افراد کے لحاظ سے تو موت ہے اور تمام عالم کے اعتبار سے قیامت ہے ۔

حضرت آدم کی توبہ

٣٤ \_ فَتَلَقَّى اَدَمُ مِنْ رَّتِهِ كَلِمْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ مَ انِّهُ مُوَ اللَّهُ مُوَ اللَّهُ مُوَ اللَّهُ مُوَ اللَّوَابُ الرَّحِيْمُ مَ

میر آدم نے اپنے روردگار ہے چند کلمات سکھ لئے اور اللہ نے اس کی توبہ قبول کرلی ۔ بیشک وہی توبہ قبول کرنے والا ہے ۔

تُلُقّی ۔ اس نے سکھ لیا ۔ یہ تَلُقّی عے بنا ہے جس کے معنی ہیں کسی چیز کا پانا ۔

خوق ورغبت کے ساتھ کسی کا استقبال کرنا اور اس کو قبول کرنا ۔ بہاں مرادیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کو توبہ کے کلمات اِلقا کئے تو حضرت آدم نے ان کو شوق و رغبت کے ساتھ قبول کر لیا یعنی سکھ لیا۔ ( معارف، القرآن ١٩٩ / ١) -

كَلِمْتِ . وه كلمات جو حضرت آدم كو توبه كى غرض سے بتائے گئے تھے ـ اس بارے میں گئی روایات منفول ہیں ۔ سب سے مشہور روایت حضرت ابن عباس ک کی ہے جس کے مطابق اس سے وہ کلمات مراد ہیں جو قرآن کریم میں دوسري جگه منقول بين - يعني -

رِبِنَا ظُلَمُنَا ۗ اَنْفُسَنَا وَانْ لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحُمُنَا لَنَكُوْنَنَّ مِنَ حسرين ـ (اعراف ٢٣) ـ

اے ہمارے روردگار ہم نے اپنے اور ظلم کیا۔ اگر تو ہمیں نہ بخشے اور ہم پر رحم نہ فرمائے تو ہم ضرور برباد ہو جائیں گے ۔ ( معارف القرآن ١٩٩/١) -

توبہ کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں ۔ جب توبہ کی نسبت بندے کی طرف ہو تو اس کے معنی گناہ کا اقرار کرنے ، اس یر شرمندہ ہونے ، اور آئندہ ایسا نہ کرنے کا پختہ ارادہ کرنے کے ہوتے ہیں ۔ اگر توبہ کی نسبت الله تعالیٰ کی طرف ہو تو اس کے معنی توبہ قبول کرنے اور مغفرت کی طرف توجہ فرمانے کے ہوں گے۔

كشريك - حضرت آدم في جب جنت سے نيچ اتر في كا حكم سنا تو بے چين اور ب تاب ہو گئے اور فورآ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں انہائی تضریع اور زاری کے ساتھ التجا کرنے لگے جس کو دیکھ کر اللہ تعالیٰ کی شان عفو و مغفرت جوش میں آئی اور حضرت آدم کی خطا چونکہ سہوونسیان تھی اس لئے ان کو معذرت کے مذکورہ بالا کلمات القاء و الہام فرمادئے۔ جب دونوں نے ان کلمات کے ذریعہ اپنی غفلت و کوتابی کا اقرار کیا اور اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کی تو اللہ تعالیٰ نے دونوں کی توبہ قبول فرمالی اور دونوں کو اپنی رحمت سے معاف فرما دیا ۔

مومنین پر انعام

٣٨ \_ قُلْنَا الْهِبِطُوا مِنْهَا جَمِيْعاً فَامَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّيَ مُنِّيَ مُنِّيَ مُنِّيَ مُكُمَ مُنِّي فَكَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا مُمَّ يَحْزَنُونَ مَ فَكُنْ مُكَانِهِمُ وَلَا مُمَّ يَخْزَنُونَ مَ

ہم نے کہا تم سب کے سب بہاں سے ( نیچ ) اترو ۔ پھر اگر بہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے ( تو تم اس کی پیروی کرنا ) جو میری ہدایت کی پیروی کرے کا ان پر نہ کسی قسم کا خوف ہوگا اور نہ وہ ممکین ہوں گے ۔

خُوفٌ ۔ آئندہ پیش آنے والی کسی تکلیف اور مصیبت کے اندیشے کا نام خوف ہے ( معارف القرآن ۲۰۲/ ۱) ۔ یہاں مطلب یہ ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے نیک اور ایماندار بندوں کو سزا کا خوف نہیں ہوگا ۔

یکھ کُڑ نُوٹی کے کسی مقصد و مراد ( یا کسی پسندیدہ چیز) کے فوت ہو جانے سے پیدا ہونے والے غم کو حُزن کہتے ہیں ۔ (معارف القرآن ۲۰۲/۱) ۔ یہاں مراد یہ ہے کہ نیک اور مومن بندے اپنی پہلی زندگ پر حسرت و افسوس نہیں کریں گے ۔

آفشری کے ۔ گزشتہ آیت میں حضرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول ہونے کا ذکر تھا ۔ چونکہ دنیا میں ہدایت اور انبیاء کی بعثت کا سلسلہ جاری کرنا تھا اور اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم سے جو زمین کی خلافت کا وعدہ کیا تھا اس کو بھی پورا کرنا تھا ۔ اس لئے ان کی توبہ قبول ہونے کے بعد بھی زمین پر اترنے کا حکم ہر قرار رہا اور حضرت آدم کو جنت میں آنے کا حکم بہتیں دیا بلکہ یہ فرمایا کہ تم اس جگہ رہو جہاں تہمیں اتارا گیا ہے ۔ پہلی بار جو اترنے کا حکم دیا تھا وہ بطور عتاب اور سزا کے جنت سے اترنے کے لئے تھا اور اب زمین پر اترنے کا دوسرا حکم خطا معاف ہونے کے بعد زمین میں مقیم رہنے کے لئے ہے تاکہ خلافت المہید کی تکمیل ہو ۔ لہذا دوسرے حکم کے تحت حضرت آدم کا نزول زمین کے حاکم اور خلیف کی حیثیت سے ہوا ۔

زمین پر اتارنے کا مقصد یہ ہے کہ امرونہی کے ذریعہ اولاد آدم کا امتحان لیا

جائے گا۔ پس جب ان ( اولاد آدم ) کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی ہدایت آئے تو ان میں سے جو اس کی اتباع کرے گا اس کو کسی قسم کا رنج و طال نہ ہوگا۔

منكرين كاانجام

٣٩ - وَالَّذِيْنُ كَفَرُوْ ا وَكَذَّبُوْا بِالْتِنِّا اُولَّنِکَ اَصَّحٰبُ النَّارِ مَمُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ،

اور جُو لوگ ( اس ہدایت ) کا کفر کریں گے اور ہماری نشانیوں کو جھٹلائیں گے وہی لوگ اہل دوزخ ہیں ، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

تعشرت سی آیت میں اللہ تعالیٰ نے کافروں کا انجام بیان فرمایا ہے کہ جو لوگ میری ہدایت کا انکار کریں گے اور میری نشانیوں کو جھٹلائیں گے تو الیے لوگ جہنی ہیں اور وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور وہ اس میں سے کبھی نہیں نکلیں گے ۔ جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے ۔

وَمَا مُمْ بِخَارِ جِیْنَ مِنَ النَّارِ مَا (بقر ۱۷۰) ۔ اور وہ آگ سے مجمی نہیں نکیں گے ۔ بنی اسرائیل کو دعوتِ ایمان

ر بط آیات - سور ا بقرہ کی ابتداء میں ہی یہ بات واضح کر دی گئ ہے کہ قرآن کرم ہر قسم کے شک و شبہ سے بالا تر ہے ۔ پھر یہ بتایا گیا کہ اس کی ہدایت و رہنمائی تمام مخلوق کے لئے عام ہے مگر صرف مومنین ہی اس سے نفع حاصل کریں گے ۔ اس کے بعد اس کتاب پر ایمان نہ لانے والوں کے لئے شدید عذاب کا ذکر ہے ۔ ان میں کافر اور منافقین شامل ہیں ۔ اس کے ساتھ ہی ان کے کچھ حالات اور طرز عمل کا بیان ہے ۔ اکسیویں اور بائیویں آیتوں میں مومنین ، مشرکین اور منافقین سب کو مخاطب کر کے شرک سے اجتناب اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کی تاکید کی گئی ہے ۔ پھر منکرین قرآن کو کے شرک سے اجتناب اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کی تاکید کی گئی ہے ۔ پھر منکرین قرآن کو کھلا چیلنج دیا گیا کہ اگر تمہیں اس قرآن کے کلام اللہ ہونے میں شک و شبہ ہے تو تم بھی اس بھیسی ایک سورت بینا لاؤ اور ان کو یہ بھی بتا دیا گیا کہ ناکائی کی صورت میں تنہیں اس بھیسی ایک سورت میں تنہیں اس بھیسی ایک بعد تخلیق آدم کا ایند ھن پھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا ایند ھن پھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا ایسی آگ کا عذاب دیاجائیگا جس کا ایندھن پھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا

ذكر كرك فرشتوں بران كى حقيقت اور الله تعالىٰ كى قدرت كامله واضح كى كئى ہے -

کافروں اور منافقوں میں دو طرح کے لوگ تھے ۔ ایک بت پرست مشرکین جو مخص اپنے آباء و اجداد کے رسوم و رواج پر چلتے تھے ۔ ان کے پاس کوئی جدید یا قدیم علم نہ تھا ۔ عام طور پر یہ لوگ ان پڑھ تھے ۔ دوسرے وہ لوگ تھے جو گزشتہ انبیاء پر ایمان لائے اور ان کے پاس آسمانی کابوں ( توریت و انجیل وغیرہ ) کا علم تھا ۔ یہ لوگ تعلیم یافتہ کملاتے تھے ۔ ان میں سے کچھ لوگ حضرت موئی علیہ السلام پر ایمان رکھتے تھے ۔ ان کو یہود کہا جاتا تھا اور کچھ لوگ حضرت عینی علیہ السلام پر ایمان رکھتے تھے ۔ ان کو نصاری کہا جاتا تھا ۔ قرآن کریم میں ان دونوں کو لال کتاب کہا گیا ہے کیونکہ یہ توریت و انجیل پر ایمان رکھتے تھے ۔ یہ لوگ تعلیم یافتہ ہونے کی بنا پر لوگوں کی نظر میں معزز اور قابل اعتماد مانے جاتے تھے ۔ یہ لوگ آن کی باتوں سے متاثر ہو تے کی نظر میں معزز اور قابل اعتماد مانے جاتے تھے ۔ لوگ ان کی باتوں سے متاثر ہو تے گئے ۔ ان لوگوں کے سلمان ہونے کی بڑی توقع تھی ۔ سورۂ لقرہ چونکہ مدنی سورت ہے اس لئے اس میں مشرکین و منافقین بڑی توقع تھی ۔ سورۂ لقرہ چونکہ مدنی سورت ہے اس لئے اس میں مشرکین و منافقین کے بیان کے بعد خصوصیت کے ساتھ لیل کتاب کو خطاب ہے جو چالسیویں آیت سے شروع ہو کہ پارہ کے آخر (آیت ۱۲۳) تک ہے ۔

اہل کتاب کو مانوس کرنے کے لئے وہلے ان کی خاندانی شرافت اور اس سے ان کو دنیا میں حاصل ہونے والے اعزاز کا ، پھر اللہ تعالیٰ کے ہے در ہے انعامات کا ذکر ہے پھر ان کی بے راہی اور غلط کاری پر تبدیہ ہے اور صحیح راستہ کی طرف وعوت ہے ۔ پہلی سات آیتوں (آیات ۲۰ تا ۲۸) میں اتحالی خطاب ہے ۔ ان میں سے تین میں وعوتِ ایمان اور چار میں اعمالِ صالحہ کی تلقین ہے ۔ اس کے بعد مفصل خطاب ہے دعوتِ ایمان اور چار میں اعمالِ صالحہ کی تلقین ہے ۔ اس کے بعد مفصل خطاب ہے (ماخوذ از معارف القرآن ۲۰۳، ۲۰۵) ا)۔

مرائی اسراء آل اُدگر و انعمینی الین اُنعمی عکیم عکیم مینی الین اُنعمی عکیم عکیم و این مینی الین اُنعمی عکیم و این مینی الین اُندی مینی الین اُندی مینی اور مینی اولاد! میری ان نعموں کو یاد کرد جو میں نے تم پر انعام کی اور تم لین اس عبد (الله تعالیٰ کے رسولوں پر ایمان لانا) کو بورا کرد جو تم نے بچہ سے کیا تھا ۔ میں (بھی) اس عبد (نعموں سے سرفراز فرمانا) کو بورا کردں گا جو میں نے تم سے کیا تھا اور بچہ بی سے ورد در اور اکردں گا جو میں نے تم سے کیا تھا اور بچہ بی سے ورد ۔

بَنِی ۔ یہ اصل میں بَنیْنَ تھا۔ اضافت کی وجہ سے نون حذف ہوگیا۔ یہ اِبْنَ کی جمع ہے جو بِنَاء ﷺ مشتق ہے۔ اس کے معنی بنانا اور تعمیر کرنے کے بیں۔ اِبن بھی باپ کا بِنا کیا ہوا ہوتا ہے۔ (مظہری ۱/۹۰)۔

اِسُرُ الْمِیلُ ۔ یہ عبرانی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی عبداللہ کے ہیں ( اسراء بمعنی عبد اللہ عبد ، ایل بمعنی اللہ ) یہ حضرت یعقوب علیہ السلام کا لقب ہے ۔ قرآنِ کریم نے یہود کو بنی یعقوب کی بجائے بنی اسرائیل کہا ہے اس میں حکمت یہ ہے کہ یہود کو لینے لقب بی سے معلوم ہو جائے کہ وہ عبداللہ یعنی اللہ تعالیٰ کے ایک عبادت گزار بندے کی اولاد ہیں ۔ لہذا انہیں بھی انہی کے نقش قدم پر چلنا چاہئے ( معارف القرآن ۲۰۵/ ۱)۔

اذُكُورُوا ۔ تم یاد كرو - اصل میں دل سے یاد كرنے كو ذكر كہتے ہیں - بعض مفسرین نے كہاكہ اُذگرُوا كے معنی ہیں تم شكر كرو - حسن فرماتے ہیں كہ نعمت كا ذكر كرنا ہى شكر ہے (مظہرى ١٠١/١) -

فِعْمَتِیْ ۔ میری تعمیں ۔ میرے اصان ۔ یہ واحد کا صغیہ ہے اور جمع کے معنی میں ہے ۔ بہاں اللہ تعالیٰ کی وہ تعمیں اور احسانات مراد ہیں جو اس نے بہود پر کئے مثلاً آل فرعون کی غلامی سے نجات اور فرعون کو غرق کرنا ۔ بتھر میں سے چھموں کا جاری ہونا ، بغیر کسی محنت و مشقت کے مَن اور سُلوٰی جسی مزیدار خوراک کا اتارنا ۔ بنی اسرائیل میں سے انبیاء اور رسولوں کو مبعوث کرنا ۔ سلطنت و بادشاہت عطا فرمانا وغیرہ انبیاء اور رسولوں کو مبعوث کرنا ۔ سلطنت و بادشاہت عطا فرمانا وغیرہ

فُارِ مَبُونِ ۔ پی تم مجھ سے ڈرو ۔ رَحَبَ کے امر ۔ رَحَبُ اس خوف کو کہتے ہیں جس میں پہیز اور بچاؤ ہو ۔ (مظہری ۱۱/۱) ۔ تشریکے ۔ اللہ تعالیٰ نے توحید و نبوت اور معاد کے دلائل بیان کرنے اور ان کی تائید میں اپنی تمام نعمتیں ذکر کرنے کے بعد بنی اسرائیل کو اپنی خاص نعمتیں یاد دلا کر

نامیر میں اپنی تمام مسین و کر کرنے کے بعد ہی افرایل کو اپنی عالم مسین یاد دلا کر اس طرف متوجہ کیا کہ میں نتہارا قدیم منعم ہوں ۔ میں نے نتہاری بہتری اور بھلائی ہمیشہ پیش نظر رکمی ۔ اب میں نے تہارے دین کی اصلاح کے لئے جس کو حوادثِ زمانہ میں لوگوں کی افراط د تفریط نے الف پلٹ کر دیا ہے ، قرآن کریم اور نبح آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا ہے ۔ تم میری ان مہربانیوں اور عنایتوں کا خیال کرو جو وقتاً فوقتاً میں نے تم پر کی ہیں ۔ تم میرے عبد کو بورا کرو جو تم نے بچھ سے کیا تھا کہ ہم تیری اطاعت کریں گے اور تیرے پیغمبروں کا کہا مانیں گے ۔ پھر ہم صفرت موئ اور دیگر انبیا، علیم السلام کے ذریعہ اس عبد کی تجدید بھی کرتے رہے ۔ میں بھی لہنے عبد کو بورا کروں گا کہ دنیا میں متہاری عرب و آبرو اور شوکت و سلطنت تمیں لوٹا دوں گا ۔ بورا کروں گا کہ دنیا میں متہارے دین کے خت احکام بٹا کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ تمہیں ایک آسان دین دوں گا ۔ اور آخرت میں تمہیں جنت مطا کروں گا ۔

٣٠ - وَ الْمِنُوْ ا بِمَا اَنْزَلْتُ مُصَدِّ قَالِّما مَعَكُمْ وَلَا تَكُوْ نُواْ اَ الْمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُوْ نُواْ الْمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُوْ نُواْ الْمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُوْ نُواْ الْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُواللَّا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

اور جو کتاب میں نے نازل کی ہے اس پر ایمان لاؤ ۔ یہ تصدیق کرتی ہے اس ( توریت ) کی جو بہارے پاس ہے اور تم اس ( قرآن ) کا سب سے جملے انکار کرنے والے نہ بنو اور میری آیتوں ( میں قریف کر کے ) ان کے بدلے تھوڑی سی قیمت ( دنیاوی فائدہ ) حاصل نہ کرو اور مجھ ہی ہے ڈرو ۔

ما اُنْزُ لَتُ ۔ جو میں نے نازل کیا ۔ اس سے قرآنِ کریم مراد ہے ، جو آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا اور اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے ۔

مَا مَعَكُم م جو مبارے پاس ہے - اس سے توریت مراد ہے جو حضرت موی علیہ السلام پر نازل ہوئی علی قرآن مجید تصدیق کرتا ہے -

ثَمَناً قَلِيلًا \* متوری کی قیمت - مراد یہ ہے کہ تم عق کو چھوڑ کر دنیا کے طلبگار نہ بنو - دنیاوی فائدہ بظاہر خواہ کتنا ہی بڑا اور شاندار کیوں نہ معلوم ہو وہ عارضی اور ناپائیدار ہونے کی بنا پر حق و صداقت اور آخرت کے مقابلہ میں بالکل بے قدر اور حقیر ہے - فشان نرول ۔ یہود کے عالموں اور رئیوں کو جاہلوں اور عام آدموں ہے بہت آمدنی ہوتی تھی ۔ انہوں نے ان بیچاروں سے سالانہ وظیفہ مقرر کر رکھا تھا اور وہ ان کے ہر قسم کے مال میں سے جس میں کھیت ، مویشی اور نقد سب چیزیں شامل تھیں ، صد لیتے ۔ جب اسلام کی روشنی پھیلنے لگی تو ان کو یہ خیال ہوا کہ اگر ،ہم نے تحمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف اور ان کی اتباع کی تو ہماری یہ ساری آمدنی ہاتھ سے چلی علیہ وسلم کی تعریف و توصیف اور ان کی اتباع کی تو ہماری یہ ساری آمدنی ہاتھ سے چلی جائے گی ۔ اس لئے انہوں نے دنیا کو دین پر ترجیح دی اور دین کو چھوڑ دیا اور توریت میں بخریف کر کے آپ کے اسم مبارک کو محو کر دیا اس پر یہ آیت نازل ہوئی ( مظہری میں بحریف کر کے آپ کے اسم مبارک کو محو کر دیا اس پر یہ آیت نازل ہوئی ( مظہری ۔ ۱/۱۲) ۔

اور حق کو باطل کے ساتھ نہ ملاؤ اور جان ہو جھکر حق کو نہ چھپاؤ۔ قَلْبِسُو ا ۔ تم ملاؤ ، تم خلط ملط کرو ، لَبَسُّ سے مضارع ۔ لغت میں لَبَسُ کے معنی خلط ملط کرنے کے ہیں اور مہاں ایک بات کو دوسری بات کے ساتھ اس طرح رلا ملا دینا ( ملا جلا دینا ) مراد ہے جس سے دونوں میں کچھ فرق اور تمیز باقی نہ رہے ۔ کاوطل ۔ غلط ، ناحق ، مجوت ، بُطلان کے اسم فاعل ۔

گفتر سے کے جب تک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ظہور نہیں ہوا تھا اس وقت تک یہود توریت اور دیگر کتبِ انبیاء میں آپ کے بارے میں بشار تیں دیکھ کر آپ کے آنے کے منظر اور آپ کے محاس اور محامد بیان کرتے تھے ۔ مچر جب آپ کا ظہور ہو گیا اور آپ بجرت کر کے مدسنہ منورہ تشریف لیگئے تو حسد و عناد اور دنیادی اغراض کی بنا پر انہوں نے ان بشار توں میں تحریف کر کے کچھ کا کچھ کہنا شروع کر دیا ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ انہوں نے ان بشار توں میں تحریف کر کے کچھ کا کچھ کہنا شروع کر دیا ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے بنی اسرائیل میں نے جو پچی اور حق بات محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف میں تم پر اتاری ہے تم اے باطل کے ساتھ نہ طاؤ کہ حق و باطل میں تعریف و توصیف میں تم پر اتاری ہے تم اے باطل کے ساتھ نہ طاؤ کہ حق و باطل میں تعین نہ توگوں سے نہ چھپاؤ کیونکہ تمہاری اس گراہی سے بہت تعین نہ توگوں سے نہ چھپاؤ کیونکہ تمہاری اس گراہی سے بہت حق و باطل ، جوٹ و بطل ، جوٹ و بچ اور بدایت و گراہی میں ضلط ملط کر کے شک و شبہ میں بشا نہ حق و باطل ، جوٹ و بی اور بدایت و گراہی میں ضلط ملط کر کے شک و شبہ میں بشا نہ حق و باطل ، جوٹ و حق قبول کرنے میں تردد ہو ۔ (حقانی ۱۳۹۲) ۔) ۔

اعمال صالحه كى تلقين

٣٣ - وَاقِيْمُوا الصَّلُولاَ وَأَتُو النَّكُولَاَ وَ ارْكَعُوْا مَعَ الرَّكُعُوْا مَعَ الرَّكِعُوْا مَعَ الرَّاكِعِيْنَ مَ

اور نماز قائم کرو اور زکوہ ادا کرو اور ( اللہ تعالیٰ کے آگے ) تھکنے والوں کے ساتھ ( نماز میں ) جھکے ۔

الزَّكُولاً ي رُكَاءُ ( پر حنا ) يا تَزكا إلى بونا ) سے مشتق ہے ۔ كونك ركون كى الزَّكُولاً كى ادائل سے مال پاك بھى بوتا ہے اور بر حتا بھى ہے ۔

از کُفُوا ۔ تم بھکو ۔ تم رکوع کرو ، تم نماز پڑھو ۔ رکوع کے امر ہے ۔ بہاں مراد یہ کہ ایسے ایمال میں یہ جب کہ ایسے اعمال میں ایمانداروں کا ساتھ دو اور ان اعمال میں بہترین چیز نماز ہے ۔

تعشری کے ۔ جس طرح یہود پر نماز فرض تھی اس طرح ان پر زکوہ بھی فرض تھی مگر ان کی نماز اور زکوہ کا قاعدہ اور تھا ۔ اس آیت میں یہود کو یہ بتایا جا رہا ہے کہ جسی نماز مسلمان پڑھتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی زکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی زکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی زکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی میں مل جاؤ اور انہی کی امت بن جاؤ ۔ نیز اس آیت میں با

جماعت نماز ادا کرنے کی تاکیر ہے جو اسلام کے ساتھ مخصوص ہے ۔ یہود تبنا نماز پڑھتے تھے ۔

٣٣ - أَتَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسُونَ اَنْفُسَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَ اَنْتُمْ وَ اَنْتُمْ وَ اَنْتُمْ تَتُلُونَ مَ الْكُونَ الْكُونَ الْكُونَ الْكُونَ الْكُونَ الْمُعْلِكُونَ مَا الْكُلُونَ الْمُعْلِكُونَ مَا الْكُلُونَ الْمُعْلِكُونَ مَا الْكُلُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الل

كياتم لوگوں كو نكى كا حكم كرتے ہو اور لينے آپ كو بحول جاتے ہو ؟ حالانكہ تم كتاب ( توريت ) بھى پڑھتے ہو - كياتم نسيں كھتے ؟

تَامُورُونَ . تم حكم دية بو - اَمُراك مفارع -

الِّبِرِّ . خوب دل کھول کر نکی کرنا ۔ یہ بِرُّ ( وسیع میدان ) سے مشتق ہے ۔ اور ہر قسم کی نکی بر بولا جاتا ہے ۔

الْکِتْبُ ۔ ممال کتاب سے مراد توریت ہے۔

تَنْسُونَ . تم بحول جاتے ہو ۔ نِسْيانُ سے مضارع -

اَنْفُسَكُمْ . اپن جان كو ، لين آپ كو ، يه نَفْسٌ كى جمع ب -

شمان فرول - علامہ بنوی نے فرمایا کہ یہ آیت علماء یہود کے بارے میں نازل ہوئی ہے ۔ یہود میں سے کچے لوگ مسلمان ہو گئے تھے وہ لینے غیر مسلم یہودی اعواء و اقربا سے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کے بارے میں رائے لیتے تھے کہ ان کا دین عق ہے ۔ اس پر ان کے عزیز و اقارب کہتے کہ تم جس دین پر ہو ای پر قائم رہو کیونکہ جو کچے محمد صلی الله علیہ وسلم کہتے ہیں وہ سب حق ہے مگر خود یہ لوگ اپی شرارت نفس اور دنیاوی طمع کے باعث ایمان نہ لاتے تھے ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی کہ تم دوسروں کو تو نصیحت کرتے ہو اور خود اس پر عمل نہیں کرتے ۔ اے قوم یہود دنیاکا نفع تو چند روزہ ہے تم اس قلیل نفع سے میری آیتوں کو بدلتے ہو ۔ کیا تمہارے دلوں میں قیامت کے ہولناک دن کا اندیشہ بالکل نہیں رہا ۔ واحدی نے حضرت ابن عباس سے بھی اسی قسم کی حدیث روایت کی ہے ۔

بعض مفرین نے کہا کہ اس آیت کے نازل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ یہودی علماء عوام کو تو توریت پر عمل کرنے کی نصیحت کرتے تھے مگر خود اس پر عمل نہیں کرتے تھے مگر خود اس پر عمل نہیں کرتے تھے اور توریت میں جہاں جہاں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف تھی

اس میں تریف کر دیتے تھے ۔ ( مظہری ۹۳/ ۱ ، جلالین ۱۲) ۔

تعشری – بنی اسرائیل کے علماء مال و دولت اور نام و مخود کے طالب تھے۔ اس آیت میں ان کو شرم دلائی گئی ہے کہ تم لوگوں کو تو ہر وقت نیکی کی تلقین کرتے رہتے ہو اور خود اس کے قریب بھی بہیں جاتے ۔ کیا تم یہ چاہتے ہو کہ لوگ تمہیں اپنا پیڈوا مان کر تمہاری خدمت کرتے رہیں ۔ افسوس ہے تم پر کہ توریت پڑھنے کے باوجود تم اپنی اصلاح سے بالکل غافل ہو اور دنیاوی فائدے کے پیچے بھاگ رہے ہو ۔ حالانکہ عقل کا تقاضا تو یہ ہے کہ آدمی اخلاق و کردار اور عمل کے اعتبار سے لینے آپ کو دوسروں کا تقاضا تو یہ ہے کہ آدمی اخلاق و کردار اور عمل کے اعتبار سے لینے آپ کو دوسروں کے بیلے مثالی بناکر پیش کرے ۔ لہذا اگر تم دوسروں کو نصیحت کرنے میں مخلص ہو تو بہلے خود عمل کرے دکھاؤ ۔

قرآنِ كريم مين ارشاد ہے -

كُبُرَ مُقتا عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوْا مَالًا تَفْعَلُوْنَ ، (الصف س) .

الله تعالیٰ کے نزدیک یہ بات سخت نا پسندیدہ ہے کہ تم الی بات کہو جو خود نه کرو ۔

دو سرى جكه ارشاد ہے يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنْوُا لِمَ تَقُولُونَ مَالاً تَفْعَلُونَ مَ ( الصف ١) -

اے ایمان والو! تم وہ بات کوں کہتے ہو جس پر تم خود عمل نہیں کرتے ۔

علامہ بنوی نے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں نے معراج کی رات میں کچھ آدمی دیکھے جن کے ہونٹ آگ کی قینی سے کائے جا رہے تھے ۔ میں نے جرائیل امین سے بوچھا کہ یہ کون لوگ بیں ؟ انہوں نے کہا کہ یہ آپ کی امت کے واعظ بیں جو لوگوں کو تو نیکی کا حکم دیتے تھے مگر لینے آپ کو بھولے ہوئے سے ۔ حالانکہ وہ کتاب المی پڑھتے تھے ۔

حضرت اُسامد بن زید سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا

کہ قیامت کے دن ایک شخص کو لایا جائے گا اور اس کو آگ میں پھینک دیا جائے گا ،
جہاں اس کی آئتیں اور اوجھ سب نکل پڑے گا ۔ پھر وہ اس کے پیچے اس طرح گھوے گا
جیبے گدھا اپنی عکی کے گرد گھومتا ہے ۔ اس کا یہ حال دیکھ کر دال دوزخ اس کے گرد
جمع ہو کر اس سے بو تھیں گے کہ تیرا کیا حال ہو گیا ہے ۔ تو ، تو ہمیں بھلی بات بتایا
کرتا تھا لیکن خود عمل نہیں کیا کرتا تھا ؟ وہ کچے گا کہ باں! میں تمہیں تو بری بات سے
روکتا تھا اور خود اس میں بسلا تھا (مظہری 1/18) ۔

ایک حدیث میں ہے کہ آپؓ نے ارشاد فرمایا کہ عالم بے عمل کی مثال شمع کی مائند ہے جو دوسروں کو تو روشنی پہنچاتی ہے اور خود جلتی ہے ۔

٣٦, ٣٥ - وَاسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ وَالْكَالُوةِ الْكَيْيُرَةُ إِلاَّ عَلَى الْخَيْيُرَةُ الْأَ عَلَى الْخُشِعِيْنَ - الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ انَّهُمُ مُلْقُوارَبَهِمْ وَانَّهُمُ النَّهِ لِلْيَهِ رَجِعُونَ \*

اور مدد چاہو صر اور نماز سے اور بے شک وہ ( نماز ) دخوار ہے بجز ان لوگوں کے جو عاجزی کرنے والے وہ لوگ بیں ، حن کو خیال ہے کہ وہ اپنے رب سے ملنے والے بیں اور یہ کہ وہ اس کی طرف لوث کر جانے والے ہیں ۔

النخشعين َ مَكُون ، عاجزى ظاہر كرنا ، خُشُونَع َ ہے اسم فاعل ، خشوع ، آواز اور نگاہ میں ہوتا ہے جیبا كہ اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے ۔ وَخَشَعَتِ الْاَ صُواتُ لِللَّهِ مُن ۔ اور رحمٰن كے خوف سے آوازیں بہت ہو جائیں گی ۔ دوسری جگہ اُرشاد ہے خَاشِعَة ً اَبْصُارُهُم ۚ ۔ ان كی نظریں جھکی ہوئی ہوں گی رمظہری 8/ ا)۔

یک ایک ہے۔ کی سکت ہوں کے معنی میں اس کے معنی میں بھی ۔ عبال بقین کے معنی میں بھی آتا ہے اور بقین کے معنی میں بھی ۔ عبال بقین کے معنی میں ہے ۔ تشری کے ۔ مبر میں تو غیر طروری خواہشات کو ترک کرنا ہوتا ہے جبکہ نماز میں تو بہت می جائز خواہشات کو بھی وقتی طور پر ترک کرنا پڑتا ہے ، مثلاً کھانا بینا ، چلنا پھرنا ، بات کرنا وغیرہ ، اگر انسان غیر طروری خواہشات کو ترک کرنے پر بہت باندھ لے تو پہند روز کی کوشش سے غیر طروری خواہشات کا طبعی تقاضا بھی ختم ہو جاتا ہے ۔ مگر نماز کو اس کی شرائط کے ساتھ وقت پر اوا کرنا اور نماز کے اوقات میں خواہشاتِ طروریہ سے پر بیز کرنا انسانی طبیعت پر بھاری اور دخوار ہے ۔ جن لوگوں کے دلوں میں خشوع ہو ان پر پابندی کے ساتھ نماز کو اس کے اوقات میں بمع اس کی شرائط اوا کرنا چنداں دخوار نہیں ۔ نماز میں ہر طرح کی لیتی ، عاجری اور خاکساری ہے ۔ جب کوئی شخص نماز کو صبح طور پر اوا کرنے کا عادی ہو جاتا ہے تو اس کے اثرات سے وہ فحش اور منکرات کو صبح طور پر اوا کرنے کا عادی ہو جاتا ہے تو اس کے اثرات سے وہ فحش اور منکرات سے بہتے لگتا ہے اور اس کا محبر و غرور اور اس کے اندر حبِ جاہ جسی صفات آہستہ ختم ہو جاتی ہیں ۔

اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ عاجزی کرنے والے لوگ وہ بیں جن کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کا خوف ہے کہ جب وہ لینے پروردگار کے دربار میں حاضر ہوں گے تو ان کو لینے اعمال کا حیاب و کتاب بھی دینا ہوگا ۔ اس کے ساتھ ہی ان کو اللہ تعالیٰ کے فضل و رحمت ، اجر و ثواب ، اور انعام و اکرام کی بھی امید ہوتی ہے ۔ الیے لوگوں پر نماز شاق اور گراں تو کیا ہوتی وہ تو ان کی آنکھوں کی مختذک اور دلوں کا سرور ہے ۔

اگر کسی شخص میں خشوع نہیں تو اس کو یہ سوچنا چاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مدد کے بغیر کچے نہیں کرسکتا ۔ اللہ تعالیٰ اس کی تمام حرکات و سکنات کو ہر وقت دیکھ رہا ہے ۔ رفتہ رفتہ جب یہ خیال پختہ ہو جائیگا تو اس کے نتیجہ میں نماز اور دوسری عبادات اس کے لئے اسان ہوجائیں گی ۔ دوسری چیز جس سے نماز اور عبادات اس کے لئے اسان ہوجائیں گی وہ آخرت کا یقین ہے ۔ آخرت میں ہر آدی کو اس کے اعمال کے اسان ہوجائیں گی وہ آخرت کا یقین ہے ۔ آخرت میں ہر آدی کو اس کے اعمال کے مطابق ثواب یا عذاب ملے گا ۔ اس خیال کے پختہ ہونے سے بھی آدی کے دل میں خوف خدا اور اس کی رحمت کی امید پیدا ہوتی ہے جس سے خشوع میں اضافہ ہو کر نماز کا ادا کرنا آسان ہو جاتا ہے ۔

جضرت مذمینے سے مروی ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کوئی کام ، مشکل اور رنج و غم میں ڈالدیٹا تو آپ فورآ نماز میں مشغول ہو جاتے ( ابن کثیر ۱/۸۷)۔ صرت علی سے مروی ہے کہ غروہ بدر کی رات میں ، میں نے دیکھا کہ ہم سب سوگئے تھے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم صبح تک نماز اور دعا میں مشغول رہے ( ابن کثیر ۱/۸۷) ۔

٣٠ - لِبَنِيِّ إِسْرَاءِ يُلَ أَذْ كُرُوا نِعْمَتِى الَّتِي الْتَكِيُ اَنْعَمَتُ عَلَيْكُمْ وَانِي فَضَيْنَ الْعُلَمِيْنَ ،

اے بنی اسرائیل! میری ان تعمتوں کو یاد کرو جو میں نے تم پر انعام کیں اور یہ کہ میں نے تم پر انعام کیں اور یہ کہ میں نے تمہیں تمام مخلوقات پر فضیلت دی ۔

ربط آیات - گزشته رکوع میں ایمان و تقویٰ کی دعوت دی گئی تھی اور ثابت قدمی کا طربیة بتایا گیا جو شکر گزاری سے حاصل ہوتا ہے ۔ اگلے ( چھٹے ) رکوع میں ان انعامات کا ذکر ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کی امت پر کئے گئے ۔ یہ بھی مسلمانوں کی رہنمائی اور تعلیم کے لئے ہیں ۔ یہی خصوصی انعام تھا جو ایمان و عملِ صالح سے حاصل ہوتا ہے ۔ اس کی بنا پر بنی اسرائیل کو مخلوقات پر فضیلت حاصل تھی ۔ جب انہوں نے ایمان و عمل صالح کو چھوڑ دیا تو ان کی فضیلت بھی جاتی رہی ۔

تشری ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی اس نعمت کی یاد دہانی کرائی ہے جو بنی اسرائیل کے باب اللہ تعالیٰ نے اپنی اس نعمت کی یاد دہائی کرائی ہے جو بنی اسرائیل میں سے بعض اسرائیل کے باپ دادا کو عطا فرمائی تھی ۔ وہ نعمت یہ تھی کہ بنی اسرائیل میں سے بعض لوگوں کو اپنا رسول بنایا بھر اللہ تعالیٰ نے ان پر اپنی کتابیں نازل فرمائیں ، بھر ان کو ان کے دوسرے لوگوں پر فضیلت و مرتبہ عطا فرمایا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَا ِذُ قَالَ مُوْسِىٰ لِقَوْمِهٖ لِتَقَوْمِ أَذَكُرُوْا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذَ جَعَلَ فِلْيكُمْ اَنْبِيَاءَ وَ جَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَ النَّكُمْ مَا لَمُ يُؤْتِ اَحَداً مِّنَ الْغُلَمِيْنَ ﴿ ( مَالْدَلا ٢٠ ) \_

اور وہ وقت یاد کرو جب حضرت موسیٰ نے فرمایا کہ اے میری قوم تم اللہ تعالیٰ کی اس نعمت کو یاد کرو جو اس نے تم پر انعام کی ۔ اس نے تم میں سے پیغمبر بنائے اور تمہیں وہ کچھ دیا جو تمام زمانے کو نہیں دیا ۔ بنائے اور تمہیں وہ کچھ دیا جو تمام زمانے کو نہیں دیا ۔

بنی اسرائیل کو تمام لوگوں پر فضیلت دینے ہے ، انکو لینے ہی زمانے کے دوسرے لوگوں پر فضیلت دینا مراد ہے کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی امت تمام

امتوں سے افضل ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

كُنْتُمْ خَيْرَاُمَّةٍ الْخَرِجَتُ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَلَى الْمَعُرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَلِيْ اللهِ ﴿ وَلَوُ الْمَنَ الْمُلُ الْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْراً لَكُمْ ﴿ وَلَوُ الْمَنَ الْمُلُ الْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْراً لَكُمْ ﴿ وَلَوْ الْمَنَ الْمُلُ الْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْراً لَكُمْ ﴿ وَلَوْ الْمَنَ الْمُلُ الْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْراً لَكُمْ ﴿ وَلَوْ الْمَنَ الْمُلُ الْكِتَٰبِ لَكَانَ

تم بہترین امت ہو جو لوگوں کے لئے بنائی گئی۔ تم بھلائی کا حکم کرتے ہو اور برائیوں سے روکتے ہو اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو ، اگر اہل کتاب بھی ایمان لاتے تو یہ ان کے لئے بہتر ہوتا۔

ابو العاليہ مجابد ، ربیع بن انس اور قتادہ سے بھی یہی مروی ہے کہ بنی اسرائیل کو لینے بی زمانے کے دوسرے لوگوں پر فضیلت دی گئی تھی ۔( ابن کثیر ۸۹،۸۸ )۔

٣٨ - وَ اتَّقُوْا يَوْما لَا تَجْزِى نَفْسُ عَنْ نَفْسِ شَيْا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَ لاَ فَمْ يُنْصُرُ وَنَ الم مِنْهَا عَدْلٌ وَ لاَ فَمْ يُنْصُرُ وَنَ الم مِنْهَا عَدْلٌ وَ لاَ فَمْ يُنْصُرُ وَنَ الم اور اس دن ہے ڈرو جب کوئی شخص کی ہے ذرا بھی کام نہ آئے گا اور نہ اس کے بارے میں (کمی کی) سفارش قبول کی جائے گی اور نہ اس کی طرف ہے بدلا لیا جائے گا اور نہ اس کی طرف ہے بدلا لیا جائے گا اور نہ ان کی مدد کی جائے گی ۔

تُجْزِی ۔ وہ جزا دے کا ، وہ بدلہ دے کا ، جَزاء کے مضارع ۔

شُفَاعَه الله شفاعت كرنا ، سفارش كرنا ، مصدر ب -

كُنْصُرُونَ . ان كى مددكى جائے گى - نَفْرُ ع مضارع بجول -

فشان نزول ۔ یہودیہ دعوٰی کرتے تھے کہ ہمارے باپ دادا ہماری شفاعت کریں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس باطل خیال کے رد میں یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۲۹ \ ۱) ۔

تشریکے ۔ چونکہ باپ داداکی فضیلت سے اولاد کو بھی عرت و شرف حاصل ہوتا ہے اور عبود اس پر فحز بھی کرتے تھے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے انعام و اکرام اور شرف و فضیلت یاد دلا کر ان کو تہدید و مہدید فرمائی کہ تم اس دن سے ڈرو جس ( قیامت کے )

دن اللہ تعالیٰ کی مرصٰی کے بغیر کوئی کسی کے ذرا کام نہ آئے گا ۔ اس دن نہ تو خرید و فروخت ہو گی اور نہ دوستی و شفاعت کام آئے گی ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

اس دن ( کسی کی ) سفارش کام نہ آئے گی مگر جبے اللہ تعالیٰ اجازت دے اور جس کی بات کو پسند فرمالے ۔

لاَ يَتَكُلَّمُوْنَ اِللَّا مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحُمْنُ وَ قَالَ صَوَاباً ﴿ ( النبا سُمُ

اس دن کسی کے منہ سے بات نہیں نکلے گی مگر جس کو اللہ تعالیٰ اجازت دے اور وہ بات بھی معقول کمے ۔

> يُوْمُ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خِللُ ( ابراہيم ٣١) ۔ اس دن نہ خريد و فروخت ہوگی اور نہ دوستی ۔

لِكُلِّ امْرِيُّ مِّنْهُمْ يَوْمَنِذِ شَأْنُ يُّغُنِّيهِ ١ (عبس ٣١) .

اس روز ہر شخص کی ایک خاص حالت ہوگی جو اس کو سب ہے بے برواہ کردے گی ۔

وَلَا تَزِرُ وَازِرَ لَأُ وِّزُرَ اُلْحَلٰی ؞﴿ فَاطْرِ ۔ ١٨) ۔

اور (کوئی گناہ) اٹھانے والا دوسرے کا بوجھ (گناہ) مہیں اٹھائے گا۔

يَّأَيَّهُ النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ وَ الْحَشَوَ ا يُؤما ۚ لاَّ يَجْزِى وَالِدَّعَنَ وَالِدَّعَنَ وَالِدَّعَنَ وَلَا مَوْلُودً مُو جَازٍ عَنْ وَالِدِمِ شَيْنًا مَ ( لَقَمْن ٣٣ ) .

اے لوگو! لینے پروردگار سے ڈرو اور اس دن سے ڈرو جس دن باپ اپنی اولاد کے ذرا بھی کام نہ آئے گا اور نہ اولاد لینے باپ کے ذرا کام آئے گی ۔

آیت کا مطلب یہ نہیں کہ قیامت کے روز مسلمان بھی کسی مسلمان کے کام نہیں آئے گا بلکہ مراد یہ ہے کہ کوئی کسی کافر کو نفع نہیں پہنچا سکے گا۔ آیات اور

احادیث سے یہ بات واضح ہے کہ انبیاء علمیم السلام اور دیگر نیک لوگ گنگاروں کی شفاعت کریں گے ۔

اس آیت میں دوسری بات یہ بنائی گئی کہ اے بنی اسرائیل اگر تم اپنے باپ دادا اور انبیا، علمیم السلام پر مجروسہ کرتے ہوئے یہ سمجھتے ہو کہ قیامت کے روز وہ مہیں اللہ تعالیٰ کی پکڑ سے چھڑا لیں گے تو یہ محض متہاری خام خیالی ہے جیسا کہ ارشاد

اِنَّ بُطْشُ رُبِّکَ کَشَدِیْدُ ﴿ ( بِروج ١٢) ۔

بلاشبہ تیرے رب کی پکر بہت شدید ہے۔

لا يُقْبُلُ مِنْهَا شَفَاعَهُ مَا بِهِر ٢٨ ) .

اس روز کسی کی شفاعت قبول نہیں کی جائے گی۔

قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کی مرضی اور اجازت کے بغیر کوئی نبی یا بزرگ کسی کے لئے شفاعت تو کیا ب کشائی بھی نہیں کر سکے گا۔

مَالَناً مِنُ شَافِعِيُنَ و ( شعرا ١٠٠) ـ

کفار کمیں گے آج ممارا کوئی سفارش کرنے والا نہیں ہے۔

تبیری بات پہ بتائی گئی کہ اس روز کسی کی طرف سے کسی قسم کا فدیہ قبول بہیں کیا جائیگا۔ اگر تم یہ مجھتے ہو کہ اس دن اپنا مال فدیے اور معاوضہ کے طور پر دیکر نجات پالو گئے تو یہ بھی ممکن بہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کو مال و دولت کی ذرا بھی پرواہ بہیں جیسا کہ ارشاد ہے۔

فَكُنْ يُتَقُبُلَ مِنْ آحَدِهِمْ مِلاً الْاَرُضِ ذَهَبًا وَ لَوِ افْتَدَى بِهِ ١ ( الْ عمران - ٩١) -

بھر ان میں سے کسی سے ہر گز زمین بھر سونا بھی قبول بہیں کیا جائے گا۔ اگر وہ فدیہ میں دے۔

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُو الوَانَّ لَهُمْ مَّا فِي أَلاَرْضِ جَمِيْعا ۚ وَمِثْلَهُ مَعَهُ

لِيَفْتَدُوْا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَا تُتُكِبِّلَ مِنْهُمْ ، وَ لَهُمْ عَذَابُ الِيُمُّ . (ماندلا ٣٦) .

بیشک جو لوگ کافر ہیں ان کے پاس جو کچھ زمین میں ہے اگر وہ سب کا سب اور اس کے ساتھ اتنا ہی اور بھی وہ فدیہ میں دیدیں تب بھی وہ ان سے قیامت کے عذاب کے بدلے میں قبول نہیں کیا جائیگا۔ اور ان کے لئے درد ناک عذاب ہے۔

چوتھی بات یہ ہے کہ اس روز عزیز و اقارب ، برادری اور دوسرے مدد گار بھی اپنی قوت و زور کے بل پر ان کو نہیں چھڑا سکیں گئے کیونکہ اللہ تعالیٰ سے مقابلہ کرنے کی کسی کو مجال نہیں ۔

اس آیت میں جس بات پر زور دیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ کوئی شخص کسی بھی طرح کفار سے عذاب دور نہیں کر سکتا کیونکہ عذاب دور کرنے کی جتنی بھی صور تیں ہو سکتی بیں اللہ تعالیٰ نے ان سب کی نفی فرما کر واضح فرما دیا کہ قیامت کے روز کوئی بھی شخص کسی کافر سے کسی قسم کی تدبیر کے ساتھ عذاب دفع نہ کر سکے گا۔

عذاب دفع کرنے کی مندر جہ ذیل صور تیں ہو سکتی ہیں -

ا) سزا پانے والے کو یا تو کوئی شخص ، قبلیہ ، برادری ، یا دوسرے مدد کار ، سزا دینے والے کے ہاتھ سے زبردستی مچموالیں ۔ اس کو مدد کہتے ہیں ۔

٢) دوسرى صورت يه ب كه كوئى زبردستى تو مبيس كرسكنا مكر كسى كے كہنے سے اس كو چھوڑ ديا جائے ۔ اس كو سفارش كہتے ہيں ۔

m) جو کچے اس کے ذمہ ہو وہ اداکر دیا جائے ۔ اس کو جزا کہتے ہیں ۔

٣) جو كچه اس كے ذمہ ہو اسكى بجائے اس كا بدل دے ديا جائے اس كو عدل اور فِديه كھتے بيں -

قیامت کے روز سب کچے حکم الی اور رضائے حق جُلَّ و علاً ہے ہوگا۔ وہاں نہ کسی قسم کا فدیہ اور سفارش ہوگا اور نہ رخوت نہ تمایت ۔ غرض کسی کی مدد کے جتنے بھی ونیاوی طریقے ہیں ان میں سے کوئی بھی وہاں کام نہ آئے گا سوائے ایمان کے (مظہری 1/11) ۔

### قومِ فرعون سے مجات

٣٩ - وَ إِذْ نَجَيْنُكُمْ مِنَ الْ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوْمٌ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ ابْنَاءَ كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءً كُمْ ، وَفِي ذَلِكُمْ بَلَا ءُمِنَ رَبِّحُمُ عَظِيْمٌ ،

اور وہ وقت یاد کرو جب ہم نے نتہیں فرجون کی اولاد سے نھات دی ۔ وہ نتہیں بہت بڑا عذاب دیتے تھے اور نتہاری عورتوں کو ذرئ کرتے تھے اور نتہاری عورتوں کو زندہ رہنے دیتے تھے اور اس میں نتہارے رب کی طرف سے بڑی آزمائش تھی ۔

فر ُ عَوُنَ ۔ فرعون ، یہ معر کے بادشاہوں کا لقب تھا۔ جسے روم کے بادشاہ کو قُیُرُ اور فارس کے بادشاہ کو کمٹریٰ اور چسن کے بادشاہ کو خَاقَانُ کھنے تقے ۔ ای طرح معر کے بادشاہ کو فِرْمَوْن کھنے تقے ۔

يَسُوْمُوْنَكُمْ و منهي سَاتَ بي ، وه تبين سخت تكلف دين بي - سُومٌ سے مفارع -

يَسْتَحْيَوْنَ - وه زنده جود دية بين - إسْحَيْاً وَ عامارع جو حَوْقً ع ماخوذ ب -

بُلاءً.

آزمائش ۔ ابن عُباس ، مجابد ابو العاليہ اور سدى وغيرہ سے بہاں نعمت كے معنى منعول بيں ۔ امتحان اور آزمائش ، بھلائى اور برائى دونوں كے ساتھ ہوتى ہے ۔ مگر بَلُونَهُ بَلاً يُ عموماً بُرائى كى آزمائش كے لئے اور اُبُلِيْ اللهُ و بَلاً يُ كا لفظ بھلائى كے ساتھ آزمائش كے لئے آتا ہے ۔ مہاں مطلب يہ ہے كہ بچوں كے قتل ہونے ميں متہارى آزمائش تھى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بچوں كے قتل ہونے ميں متہارى آزمائش تھى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بچوں كے قتل ہونے ميں متہارى آزمائش تھى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بچوں كے قتل ہونے ميں متہارى آزمائش تھى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بچوں كے قتل ہونے ميں متہارى آزمائش تھى ( ابن

کمی شدید عذاب ویکر آزمایا جاتا ہے تاکہ پت چلے کہ بندہ تکلیف پر مبر کرتا ہے یا نہیں اور کمی فرافی اور افعام کے ذریعہ امتحان لیا جاتا ہے تاکہ معلوم ہو جائے کہ کون نعمت و آسودگی کے وقت شکر اواکر تا ہے ۔ جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے۔

وَنَبْلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَ الْحَيْرِ فِتْنَعَثْ (انبياء ٣٥) . اور بم تبس برائی اور بھلائی کے ذریعہ آزمائیں گے۔

اس لتے فرافی میں شکر اور تنگی میں مبر واجب ہے ( مظہری ١١/١) -

تشریکے ۔ اس سے پہلی آیتوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بنی اسرائیل پر ہونے والے انعامات کا احمالی ذکر تھا ۔ عہاں سے ان انعامات کی تفصیل مذکور ہے ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو اپنا ایک انعام یاد دلایا ہے کہ جب فرعون اور اس کی قوم کی طرف سے ان کو روزانہ ایک نئی مصیبت کا سامنا تھا بہاں تک کہ ان کے لڑے قتل کئے جاتے اور لڑکیاں باتی چھوڑ دی جاتی تھیں ۔ بی اسرائیل پر یہ بڑی سخت مصیبت تھی ، ایک تو ان کی نسل و قوم کا ختم ہونا ، دوسرے لڑکوں کا غیر قوم کے استعمال میں آنا ، تیسرے زندہ اولاد کا قتل دیکھنا ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کے ذریعہ بنی اسرائیل کو ان تمام مصائب سے نہات دی ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت اور احسان تھا (حقائی کے ۱/۳۹۸) ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ فرعون نے خواب دیکھا تھا کہ بیت المقدی سے ایک آگ آئی اور اس نے سارے مصر کو گھیر لیا ۔ اور رقبطیوں کو جلا دیا ۔ فرعون اس خواب سے پریشان ہو گیا ۔ پتانی اس نے تمام کاہنوں کو جمع کر کے ان سے لینے خواب کی تعبیر بوچی ۔ انہوں نے اس کو بتایا کہ بنی اسرائیل میں ایک لڑکا پیدا ہوگا جو تجھے بلاک کر دے گا اور تیرا ملک اور مال سب ختم ہو جائیگا ۔ ابن جریر نے بھی ای طرح کی روایت بیان کی ہے ۔ علامہ بغوی فرماتے ہیں خواب کی تعبیر سننے کے بعد فرعون نے مکم دیا کہ بنی اسرائیل میں جو لڑکا پیدا ہو اس کو قتل کر دیا جائے ۔ اور لڑکوں کو ہاتھ نہ لگایا جائے ۔ اور لڑکوں کو ہاتھ نہ لگایا جائے ۔

اس حکم کے نتیجہ میں جب ہزاروں معصوم بچے پیدا ہوتے ہی مارے جا چکے تو بھی سرداروں نے متفقہ طور پر فرعون سے درخواست کی کہ تمام ذلیل کام انہی عہود ہوں کے ذمہ ہیں ۔ اگریہ قتل عام اسی طرح جاری رہا تو بچے ہی مرتے رہیں گے اور بڑے اپنی طبعی عمر ہوری کر کے مربی رہے ہیں ۔ لہذا آئندہ ذلیل کام بھی ہم کو ہی کرنے پڑیں گے ۔ اس پر فرعون نے لینے حکم میں ترمیم کر دی کہ ایک سال تو بچ قتل کئے جائیں اور دوسرے سال بچوں کا قتل بند رکھا جائے ۔ چنا بخیہ جس سال بچوں کا قتل موقوف تھا اس سال تو صفرت موئی کے بڑے بھائی صفرت بارون پیدا ہوئے اور جس سال یہ قتل موقوف تھا اس سال تو صفرت موئی پیدا ہوئے ۔

صنرت مویٰ کے واقعات قرآنِ کریم کی متعدد سورتوں میں آئے ہیں جن کی تفصیل کینے کینے مقام پر آئے گا ۔ (مظہری ۱۷/۱) ۔ ال فرعون کی غرقابی

٥٠ - وَ إِذْ فَرَ قُنَا بِكُمْ الْبَحْرَ فَانْجَيْنُكُمْ وَ اَغْرَقْنَا الْ فِرْعَوْنَ وَ اَغْرَقْنَا الْ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے متبارے لئے دریا کو پھاڑ دیا ۔ پھر ہم نے متبس بھا دیا اور ہم نے آلِ فرعون کو غرق کر دیا جبکہ تم دیکھ رہے تھے ۔

فَرُقُنا ۔ ہم نے پھاڑ دیا ۔ ہم نے ( پانی کو ) الگ الگ کر دیا ۔ فَرْقُ سے ماصی

الْبَحْرَ - سمندر ، ابن کثیر ، خطیب اور علامہ سیوطی وغیرہ مفسرین نے لکھا ہے کہ اس سے مراد بحرِ قُلْزُمْ ہے جے بحرِ اَلْمُرْ بھی کہتے ہیں -

انْجَیْنْکُمْ ۔ ہم نے تہیں نمات دی ۔ ہم نے تہیں بھالیا ۔ اِنْجَادِ کے مامنی ۔ اَنْجَدُ نُکُمْ ۔ ہم نے تہیں بھالیا ۔ اِنْجَادِ کے مامنی ۔ اَنْحُرُ قُنْا ۔ ہم نے فرق کر دیا ۔ ہم نے وُبو دیا ۔ اِفْراَقُ سے مامنی ۔ تَنْظُرُ وُنَ ۔ ہم دیکھتے ہو ۔ نَظْرٌ سے مضارع

تشری سے واقعہ اس وقت ہوا جب صرت موی علیہ السلام پیغبر ہونے کے بعد مدتوں فرعون کو مجھاتے رہے اور بنی اسرائیل برسوں سے معر کے ظالم و جابر بادشاہ کے ظلم و سختیاں سہ رہے تھے ۔ آخر اللہ تعالیٰ کے حکم سے صرت موی علیہ السلام بنی اسرائیل کو لیکر کِنُعان کی طرف روانہ ہو گئے ۔ راستہ میں سمندر حائل ہوا ۔ اس وقت فرعون بھی بنی اسرائیل کی روائی کی خبر پاکر لینے لشکر کے بمراہ تعاقب کرتا ہوا سمندر تک بہنے گیا ۔ اب پیچے فرجون اور اس کا خونخوار لشکر اور آگے سمندر ۔ بنی اسرائیل نہ آگے جاسکتے ہیں اور نہ بیچے ہٹ سکتے ہیں ، چنا نی اس صورتمال سے وہ حواس باختہ ہو گئے مگر اس وقت صرت موی نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے سمندر پر اپنی لاخی ماری اور گئے مگر اس وقت صنوت موی نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے سمندر پر اپنی لاخی ماری اور اللہ تعالیٰ نے اس میں خفک راستہ بنا دیا

جس میں سے گزر کر بنی اسرائیل سمندر سے پار ہو گئے ۔ ان کے پیچے بیچے فرعون بھی خلک راستہ دیکھ کر اپنے لفکر سمیت سمندر میں داخل ہو گیا ۔ جب فرعون اور اس کے تمام ساتھی اور لفکری دریا میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے سمندر کا پانی مل کر اپنی جبلی حالت پر آگیا اور بنی اسرائیل کے لئے جو خفک راستہ بنا تھا وہ ختم ہو گیا۔ نتیجا فرعون اور اس کے تمام ساتھی سمندر میں غرق ہو گئے ۔

بنی امرائیل سمندر کے دوسرے کنارے پر خانف اور ہراساں کھڑے ہوئے استے بڑے ظالم و جابر دشمن کی انہتائی ذلت و رسوائی اور بے بسی کی موت کا منظر اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے ۔ جب سب غرق ہوگئے تب بھی بنی اسرائیل کے بعض لوگوں پر خوف طاری تھا عبال تک کہ سمندر نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے فرعون کے ناپاک جسم کو کنارے پر پھینک دیا تب کمیں بنی اسرائیل کو اطمینان حاصل ہوا جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے ۔

فَالْيَوْمُ نُنْجِيْكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُوْنَ لِمَنْ خَلْفَكَ أَيَهُ مُا ( يونس ٩٢ )-پي آج بم تيري لاش كو بها دي م تاكه تو لهنا بعد والون كے لئے باعثِ عبرت بو -

یہ بھی اللہ تعالیٰ کا بہت بڑا انعام تھا جو بنی اسرائیل پر ہوا ۔ اس آیت میں اس کا ذکر ہے ( معارف القرآن ۲۲۵/۱، حقانی ۱/۳۹۸،۳۹۷) ۔

# بچھڑے کی پوجا

٥١ . وَ إِذْ وَعَدْ نَا مُوْسَىٰ اَرْبَعِيْنَ لَيْلَةُ ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ إِ وَ اَنْتُمْ ظَلِمُونَ مِ

اور ( وہ وقت یا د کرو ) جب ہم نے ( حضرت ) مویٰ سے چالیس رات کا وعدہ کیا پھر تم نے اس کے جانے کے بعد پکھرے کو معبود بنا لیا اور تم بڑے ظالم تھے۔

اِنْتُحُدُّتُم . تم نے اختیار کرایا ۔ تم نے بنا لیا ۔ آتفاد کے مامنی ۔ عِجل ۔ بخوا ۔ کائے کا بچہ ۔

تشری – یہ واقعہ اس وقت کا ہے جب فرعون اور اس کے ساتھیوں کے غرق ہو نے کے بعد حضرت موی بنی اسرائیل کے ساتھ ملک شام چلے گئے یا کسی اور مقام پر جا کر رہنے گئے تھے ۔ ابن جریر اور دیگر مفسرین نے تصریح کی ہے کہ فرعون کی ہلاکت وسویں محرم کو ہوئی اور حضرت مویٰ کی چالیس راتیں دس ذی الحجہ کو بوری ہوئیں ۔ اس طرح فرعون کی ہلاکت اور حضرت مویٰ کے حلیہ میں گیارہ مہدنے کا فرق ہوا ۔ اس وقت تک بنی اسرائیل کوہ طور کے نواح میں مقیم تھے ۔ نہ و ہ ملک شام بہنچ اور نہ لوٹ کر مصر گئے ۔

الله تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے فرمایا کہ تم کوہِ طور پر آکر چالیس رات میری عبادت کرہ تاکہ میں تہمیں احکام شریعت پر مشتمل ایک کتاب دوں ۔ چنائی حضرت موسیٰ کوہ طور پر تشریف لے گئے اور اپنی عدم موجودگی میں قوم کی دیکھ بھال کے لئے ایپ بھائی حضرت ہوں کو تیس دن کے لئے بلایا گیا کہ بھائی حضرت ہارون کو مقرر فر ما گئے ۔ حضرت موسیٰ کو تیس دن کے لئے بلایا گیا تھا ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے قیام میں دس دن کا اضافہ فرما دیا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَوْعَدْنَا مُوسِىٰ ثَلْثِيْنَ لَيْلَهُ ۚ وَ ٱتُمَمَّنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيْقَاتُ رَبِّهِ الْرَبِهِ الْمُرَافُ ٢٣٢ . أَرْبِهِ الْمُرْفَعُ لَيْلَهُ وَ اللَّهُ الْمُرْفَعُ اللَّهُ الْمُرْفِعُ اللَّهُ اللَّهِ الْمُرافُ ١٣٢ .

اور بم نے ( حضرت ) موئ سے تئیں راتوں کی میعاد مقرر کی اور بم نے اس کو دس سے بو را کر دیا ، پس ان کے رب کی مقرر کردہ میعاد بوری چالیس راتیں ہو گئی ۔

صرت موسیٰ کے جانے کے بعد بنی اسرائیل میں آزاد خیالی اور خود سری پیدا ہو گئے ۔ ان گئی اور وہ صرت ہارون کے ہوتے ہوئے بھی بت پرستی کی طرف مائل ہو گئے ۔ ان کی سادہ لوجی اور کروری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ایک شغبدہ باز نے جو بنی اسرائیل میں سے تھا اور جس کا نام سامری تھا ، چاندی یا سونے کا ایک پکھرا بنا کر اس کے اندر وہ مئی ڈالدی جو اس نے فرعون کی غرقابی کے وقت صرت جرائیل کے گھوڑے کے قدم کے نیچ سے اٹھا کر لینے پاس محفوظ رکھی ہوئی تھی ۔ اس مٹی سے اس پکھرے میں جان پر گئی اور اس کے منہ سے کچے آواز نطاخ لگی ۔ اگر چہ وہ آواز بے معنی تھی مگر ان لوگوں کے لئے جرت کی بات صرور تھی ۔ چونکہ بنی اسرائیل کے لوگ اہل مصر کو گائے کی بوجا کرتے ہوئے دیکھ چکے تھے اس لئے عبادت کے اس طریقے سے وہ جبلے سے بی آشنا تھے

اور وہ حضرت موی سے پھرے کی شکل کے بت بھی مانگ چکے تھے ۔ پر فرعون کے غرق ہونے کے بعد شام کی طرف جاتے ہوئے ان کا گزر قوم مُمَالَقة پر ہوا جو گائے کی شکل کے بت بوجتے تھے ، اس لئے انہوں نے سامری کے بہکانے پر پہھرے کی بوجا میں جلد بازی کی ۔ چند لوگوں کے سوا تمام اسرائیلی اس پہھرے کی بوجا کرنے لگ گئے ۔ حضرت ہارون نے انہیں بہت مجھایا گر وہ حق کی طرف مائل نہ ہوئے ۔ جب حضرت موسیٰ توریت لیکر کوہ طور سے واپس آئے تو بنی اسرائیل کو شرک میں جنلا دیکھ کر سخت نارائس ہوئے اور ان کو خوب طامت کی ۔ ( معارف القرآن ۱۲۲۵/ ۱ ، حقانی ۱۲۲۲/ ۱ )۔

۱۵ - ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمُ مِنْ بَعْدِ ذُلِكَ لَعُلَّكُمْ تَشُكُرُ وُنَ ١ بهر بم نے اس كے بعد بھى تَبسِ معاف كر ديا تاكہ تم شكر كرد -

عُفُونًا ۔ ہم نے معاف کیا ۔ مُفُورٌے ماضی ۔ عفو گناہ کے محو کرنے کو کہتے ہیں ۔ تُشکُرُونَ ۔ تم شکر کرتے ہو ۔ تم احسان ملنتے ہو ، شکر کے مضارع ، مفرین کے

مطابق عبال شكر سے مراد اطاحت ہے ۔ شكر ، قلب زبان اور اعضا ، سب سے ہوتا ہے ۔ حسن نے كما كم نعمت كا شكر اس كا ذكر كرنا ہے۔

حضرت جنید بغدادی فرماتے ہیں کہ نعمت کا شکر یہ ہے کہ اس نعمت کو منعِم حقیقی کی رضا میں صرف کیا جائے ۔

کشری ۔ اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو اپنا ایک اور اصان یاد دلایا بے کہ جب تہارے بی عبادت کی غرض سے چالیس دن کے وعدے پر تہارے پاس سے کوو طور پر گئے تو ان کے جانے کے بعد تم نے پچمرے کی بوجا شروع کر دی ۔ پھر ان کے آنے پر ان کے کھائے سے تم نے اس شرک سے توبہ کی تو ہم نے تہارے ان کے آنے پر ان کے کھائے سے تم نے اس شرک سے توبہ کی تو ہم نے تہارے اس شرک کے توبہ کی تو ہم نے تہارے اسے بڑے بڑے کفر کو بھی بخشدیا ( ابن کیر ۱۹/۱) ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں منقول ہے کہ حضرت موی نے اللہ تعالیٰ کی ہارگاہ میں عرض کیا کہ اسے میرے مالک و خالق تونے تھے بے شمار تعمتیں عطا فرمائیں اور تھے ان پر شکر اوا کرنے کا حکم بھی فرمایا مگر اے میرے پروردگار میرا کسی نعمت پر شکر اوا کرنا بھی تو تیری ہی نعمت ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موی تم بڑے عالم ہو ۔ اس زمانے میں تم سے زیادہ کسی کا علم مہیں ۔ یاد رکھو میرے بندے کو شکر اتنا ہی کافی ہے

۵۳ - وَإِذْ أَتَيْنَا مُوْسَى الْكِتْبَ وَأَلْفُرُ قَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتُدُونَ .
اور ( وه زمانه یاد کرو ) جب بم نے مویٰ کو کتاب ( توریت ) اور حق کو ناحق سے جدا کرنے والے احکام ( شریعت ) حطا کئے ۔ تاکہ تم ہدایت حاصل کرو ۔

الفُرِّ قَانَ ۔ حق و باطل میں فرق کرنے والی - یہ مصدر بھی ہے اور صفت بھی - تھ تُکُورُ قَانَ ۔ تم بدایت پاؤ ۔ تم راہ پاؤ ، اِحْتِدُاء کے مضارع -

تشریح ۔ بعض مفرین کے مطابق یہاں کتاب اور فرقان دونوں سے مراد توریت ہے کیونکہ وہ حق و باطل میں فرق کرتی ہے ۔ بعض نے فرقان سے عصاوید ہیفیا ، وغیرہ معجزات مراد لئے ہیں کیونکہ معجزات اہل حق اور اہل باطل میں فرق کر دیتے ہیں جسے عصا کے ذریعہ سحر اور نبوت میں فرق واضح ہوا ۔

## شرک کی سزا

٥٣ - وَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَقَوْمِ إِنْكُمْ ظَلَمْتُمْ اَنْفُسَكُمْ اِنْفُسَكُمْ الْفُسَكُمْ الْفَرْكُمْ الْفَوْمَ الْمُولِمُ الْمَرْحِيْمُ الْمَلَمُ الْمَرْمِ اللهِ اللهِ الرَّحِيْمُ اللهُ ا

بَارِ نَكُمْ ۔ یہ بُرْہِ کے مشتق ہے جس کے معنی کی شے کو دوسری شئے ہے چھانٹ لینے اور خاص کر لینے کے بیں ۔ بہاں مراد یہ ہے کہ بی اسرائیل کو اس درجہ کی جہالت نے گھیر لیا تھا کہ ان کو لینے خالق کی بھی جھیل نے دری عبال تک کہ لینے باتھ سے بنائے ہوئے پچھرے کو بھی جھیل نے دری عبال تک کہ لینے باتھ سے بنائے ہوئے پچھرے کو

خدا مجھ كر يوجنے لگے ۔

گفتری کے ۔ اس آیت میں پخصرے کی بو جا سے توبہ اطریقہ تجویز کیا گیا ۔ جب حضرت موئی چالیس روز کے لئے کوہ طور پر تشریف لے گئے تو ان کے بعد بنی اسرائیل نے پخصرے کی بوجا شروع کر دی ۔ پھر جب حضرت موئی علیہ السلام نے والی آکر انہیں کمچھایا تو وہ اپنی غلطی کا یقین کر کے توبہ استخفار کرنے گئے اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے انہیں حکم ہوا کہ تم میں سے جو لوگ پخصرے کی بوجا سے باز رہے وہ بوجا کرنے والوں کو قتل کریں ۔ مجرمین میں پخصرے کی بوجا سے باز رہنے والوں کے عزیز و اقارب بھی تھے ۔ کوئی کسی کا باپ ، کوئی بیٹا کوئی بھائی ، کوئی قربی رشتہ دار اور کوئی دوست تھا ۔ چتا پنے انہوں نے ایک دوسرے کو قتل کرنا شروع کیا اور قتل کا یہ سلسلہ دوست تھا ۔ چتا پنے انہوں نے ایک دوسرے کو قتل کرنا شروع کیا اور قتل کا یہ سلسلہ کئی روز تک جاری رہا ۔ آخر حضرت موئی نے بار گاہ خداد ندی میں بنی اسرائیل کے لئے رحمت کی دعا فرمائی ۔ پس اللہ تعالیٰ نے انہیں معاف فر ما دیا کیونکہ وہ بڑا مہربان اور بہت توبہ قبول کرنے والا ہے (حقائی ۲۲۱/ ۱، مظہری ای / ۱)۔

# بنی اسرائیل کی گستاخی

٥٥ - وَ إِذْ قُلْتُمُ يُمُوُسِىٰ لَنْ نُّوءُمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَالله جَهْرَلاً فَاخَذَتُكُمُ الصَّعِقَه وَ اَنْتُمُ تَنْظُرُ وَنَ ءَ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب تم نے کہا۔ اے موئ ! ہم ہر گر بچھ پر ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ ہم اللہ تعالیٰ کو ظاہری طور پر ( بالکل آھنے سلھنے ) نہ دیکھ لیں ۔ پھر ( متہاری اس سلفے ) نہ دیکھ لیں ۔ پھر ( متہاری اس سلفی پر ) متہیں بھلی کی کؤک نے آلیا اور تم دیکھتے ہی رہ گئے ۔

جُهْرُ لا ، علم ، ظام طور پر ، مصدر ہے ۔

الصّعِقَة . بملى كى كؤك - سخت آواز - غضب - جمع صُواً عِلى "-

تعشر سے سے حضرت موی کوہ طور سے توریت لیکر آئے اور بنی اسرائیل کو بتایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے ہوں سے بعض گستانوں نے کہا کہ ہم یہ بات آپ کے لید اللہ تعالیٰ نے آپ کو توریت عطا فرمائی ہے اور آپ

ے کلام فرمایا ہے یا آپ نبی ہیں بہاں تک کہ ہم اللہ تعالیٰ کو ظاہری طور پر آھنے سلھنے نہ دیکھ لیں اور اللہ تعالیٰ خود ہم سے کہے کہ یہ میری کتاب ہے۔

حضرت موی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے ان کو کوہ طور پر چلنے کے لئے کہا ۔ بنی اسرائیل نے اس مقصد کے لئے لینے ستر آدی منتخب کر کے حضرت موی کے ساتھ کوہ طور پر بھیجدتے جہاں انہوں نے اللہ تعالیٰ کا کلام خود سنا اور کہنے گے لہ بم صرف کلام سننے سے مطمئن نہیں ہوں گے ۔ نہ جانے کون بول رہا ہوگا ۔ بم تو اس وقت تک نہیں مانیں گے جب تک کہ خود اللہ تعالیٰ کو نہ دیکھ لیں ۔ چونکہ دنیا میں کوئی شخص بھی اللہ تعالیٰ کو د کیکھنے کی قوت نہیں رکھتا اس لئے اس گستانی پر ان کو بھلی کو کہ کو کیکھنے کی قوت نہیں رکھتا اس لئے اس گستانی پر ان کو بھلی کی کڑک نے آلیا اور وہ سب ہلاک ہوگئے ۔

## الله تعالیٰ کا احسان

۵۷ - ثُمَّ بَعَثُنْكُمْ مِّنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ، پر تہاری موت کے بعد ہم نے تہیں زندہ کیا تاکہ تم شکر کرو۔

بُعَثُنْكُمْ . ہم نے تہیں زندہ كرك اٹھایا ۔ بَعْثُ سے ماضى ۔

تعشرت - جب بجلی کی کؤک ہے بنی اسرائیل کے چنیدہ لوگ ہلاک ہو گئے تو حضرت موئ بارگاہِ خدا و ندی میں التجا اور رحمت کی درخواست کرنے گئے اور عرض کی کہ بنی اسرائیل تو چہلے ہی مجھ ہے بد مگان رہتے ہیں ۔ اب یہ خیال کریں گے کہ میں نے ہی کسی تدبیر ہے ان کا کام تمام کیا ہے ۔ اے اللہ مجھے اس جممت سے محفوظ رکھ ۔ آخر اللہ تعالیٰ کی رحمت جوش میں آئی اور ایک دن رات مردہ حالت میں پڑے رہنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان سب کو ایک ایک کر کے زندہ کر دیا ۔ جو زندہ ہو کر اٹھا تھا وہ دوسرے کو زندہ ہوتے دیکھتا تھا ۔

قتادہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو اس لئے زندہ کر دیا تاکہ وہ اپنا رزق اور بقیہ عمریں بوری کر لیں ۔ اگر وہ اپنی عمر ختم کر کے مرتے تو بھر قیامت ہی میں اٹھائے جاتے ( معارف القرآن ۲۲۷/ ۱ ، مظہری ۱/۷۳)

### مُنّ وسُلوی

۵۷ ۔ وَ ظَلَّلُنا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَ اَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى ۔ كُلُوْا مِنُ طَيِّباتِ مَا رَزَقُنْكُمْ ﴿ وَمَا ظَلَمُوْنَا وَلٰكِنُ كَانُوْا ۖ اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ﴿

اور ہم نے بہارے اور ابر کا سایہ کیا اور بہارے اور من اور سلویٰ ا تارا تاکہ تم ہماری دی ہوئی پاکیزہ چیزیں کھاؤ۔ اور ( نافرمانی کر کے ) انہوں نے ہمارا نقصان نہیں کیا بلکہ وہ ابنا ہی نقسان کیا ہے۔

ظَلَّكُنْاً . ہم نے سایہ كيا - ہم نے سائبان بنايا - تَظْلِيلٌ سے ماضى -

الْمُنَّ .

الْغُمَّامُ ۔ بادل - سفید ابر - یہ جمع ہے اس کا واحد غُمَامَدُ کے جو غُم کے مشتق ہے مشتق ہے جس کے معنی چھپانے اور پوشیدہ رکھنے کے بیں - ابر کو غمام اس لئے کہتے بیں کہ وہ سورج کو چھپالیتا ہے -

شہر تر تجبین کی طرح کی ایک بیٹھی اور لذیذ چیز جو بنی اسرائیل کے خیوں کے آس پاس جم جاتی تھی اور صح لوگ اس کو جمع کرکے کھا لینے سے ۔ قیادہ نے کہا کہ من اس تینے ( وادی ) میں برف کی طرح گرتی تھی ۔ اس کا رنگ دودھ سے زیادہ سفید اور مزہ شہد سے زیادہ شیریں تھا وہ طلوع فجر سے طلوع آفتاب تک گرتی تھی ۔ مجابد کہتے ہیں کہ من گوند کی طرح کی ایک چیز ہے جو درخوں پر آکر گر جاتی ہے اور اس کا مزہ شہید جیسا ہوتا ہے ۔

سَلُویٰ ۔ بیر کی طرح کا ایک پرندہ ۔ یہ پرندے ان کے پاس جمع ہو جاتے اور ان سے بھاگتے نہیں تھے ۔ یہ لوگ ان کو پکڑ کر ذریح کر کے کھا لیتے تھے ۔

تعشر سی اسرائیل کا اصل وطن ملک شام ہے۔ یہ لوگ حضرت بوسف کے وقت میں ممر آئے تھے اور بہیں رہنے گئے تھے اور ان کے بعد شام میں مُمَالُفَةُ نامی قوم کا تسلط ہو گیا تھا ۔ جب فرعون غرق ہو گیا اور یہ لوگ مطمئن ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنا اصل وطن (شام) مُمَالُفَةُ سے جہاد کے ذریعہ آزاد کرنے کا حکم دیا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

يُقَوْمِ ادُخُلُوا الْأَرُضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِيْ كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى اَدُبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خُسِرِينَ ﴿ (مانده ٢١) .

اے میری قوم مقدس زمین میں داخل ہو جاؤ ۔ جو اللہ تعالیٰ نے بہاری ہی تقدیر میں کھدی ہے ۔ اور پیٹھ پھیر کر واپس نہ لوٹو کہ پھرتم بالکل خسارے میں ہو جاؤ گے ۔

بنی اسرائیل ای ارادے کے ساتھ چلے تھے۔ جب شام کی حدود میں پہنچکر ان کو عَمَالُقُدُوکی قوت و رُور کا حال معلوم ہوا تو ہمت ہار بیٹے اور جباد سے انکار کر دیا ۔ صفرت مویٰ نے ان کو نصرتِ الیٰ اور فتح کی بشارت بھی دی مگر یہ لوگ لڑائی کے لئے کسی طرح بھی تیار نہ ہوئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو ان کے انکار کی سزا دی کہ چالیس برس تک ایک میدان میں جیران و پریشان بھرتے رہے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔ برس تک ایک میدان میں جیران و پریشان بھرتے رہے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

فَانِهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمُ اَرْبَعَيْنَ سَنَةً يَتَّيِنْهُوْنَ فِي أَلاَرُضِ ، ( مائدلا ٢٦ ) .

مچروہ (ملک) ان پر حرام ہوا چالیس برس تک وہ زمین میں سر مارتے مچریں گے۔

اس میدان کا رقبہ بہت زیادہ نہ تھا بلکہ صرف دس میل کے قریب تھا۔
دوایت یہ ہے کہ یہ لوگ مصر جانے کے لئے دن بحر سفر کرتے، رات کو کسی منزل پر
اترتے اور صح دیکھتے کہ جہاں سے چلے تخے وہیں ہیں ۔ اس طرح چالیس برس تک اس میدان میں سرگرداں و پریشان بھرتے رہے، اس لئے اس میدان کو وادی تی تی ہیں ۔
کونکہ تی جی معنی سرگردائی اور پریشائی کے ہیں ۔ یہ وادی ایک کھلا میدان تھا ۔ نہ اس میں کوئی عمارت تھی ، نہ سردی و گری اور دھوپ سے بچنے کے لئے کوئی درخت، نہ کھانے چینے کا سامان اور نہ چیننے کے لئے لباس ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی دعا سے معجزے کے طور پر اس میدان میں ان کی تمام صروریات کا انتظام فرما دیا ۔ وہوپ سے بہاؤ کے لئے ابر کا سایہ اور بھوک کے لئے مُن و سُلویٰ نازل فرما دیا ۔ وہوب سے بہاؤ کے لئے ابر کا سایہ اور بھوک کے لئے مُن و سُلویٰ نازل فرما دیا ۔ جب ان کو پانی کی صرورت پیش آئی تو اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ایک پتھر پر اپنا عصا مارنے کا حکم دیا جس سے پانی کے چشے پھوٹ پڑے ۔ اسکی تفصیل دو بیتی ہوٹ رہے کہ اسکی تو اللہ تعالیٰ و اللہ تعالیٰ کے بھوٹ پڑے ۔ اسکی تفصیل دو آیتوں کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ اسے آئی کی تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ اسے تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کی گریت کی تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ اس کی تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کو کیا جب ان لوگوں نے رات کی تاریکی کی شکایت کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کو کیا جس کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کو کیا جس کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کے بیتان کو ایک کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کی تو کی تو اللہ کی تو اللہ تعالیٰ کی تو اللہ تعالیٰ کی تو کی کیتان کی تو اللہ کی

نے ان کی آبادی کے درمیان غیب سے ایک عمودی روشنی قائم فرمادی ۔ جب ان کے کپڑے میلے ہو گئے اور پھٹنے گئے تو اللہ تعالیٰ نے بطور اعجازیہ صورت فرمادی کہ ان کے کپڑے نہ میلے ہوتے تھے اور نہ پھٹنے تھے اور بچوں کے کپڑے اکمے بدن کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ اسی مناسبت سے بڑھنے رہے ( معارف القرآن بحوالہ تفسیر قرطبی ۲۲۹/ ۱ ) ۔

بنی اسرائیل کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ حکم تھا کہ جس قدر روزانہ کھا سکو اتنا کی مُن و سُلُویٰ لے لیا کرو اور دوسرے دن کے لئے جمع کر کے نہ رکھو ، مگر انہوں نے حکم خداوندی کی تعمیل نہ کی اور جمع کر کے رکھنے گئے ۔ آخر کار جمع کیابوا کھانا ( مُن و سُلُویٰ ) سرنے لگا اور پھر وہ نعمت بند ہو گئی ۔ امام احمد ، بخاری اور مسلم نے حضرت ابو ہرین سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر بنی اسرائیل نہ ہوتیں تو کوئی عورت اپنے خاوند یہ ہوتیں تو کوئی عورت اپنے خاوند سے بے وفائی نہ کرتی ۔ (مظہری ۱/۵۳) ۔

غرض بنی اسرائیل نے ناشکری کر کے اپنا ہی نقصان کیا کیونکہ ناشکری کے سبب آخرت میں اللہ تعالیٰ کے عذاب کے مستحق ہوئے اور دنیا میں اپنا رزق کھویا جو بلا مشقت اور بلا حساب اخروی ان کو ملتا تھا۔

# بنی اسرائیل کی ما فرمانی

مَوْ اللّهُ اللّ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے کہا کہ اس بستی میں داخل ہو جاؤ اور اس میں جہاں سے چاہو با فراغت کھاؤ اور بستی کے دروازے میں سجدہ کرتے ہوئے اور لینے گناہوں سے توبہ کرتے ہوئے داخل ہونا ۔ ہم تہاری خطائیں معاف کر دیں گے اور عنقریب ہم نیکی کرنے والوں کو اور زیادہ دیں گے ۔

رُ غُداً . جی بجر کر - خوب انچی طرح - با فراخت - مصدر ہے ، صفیت شبہ کے معنی دیتا ہے -

حِصُّه على معافى كى درخواست ، بخشش مانكنا - توبه -

مُحْسِنِین کے اصان کرنے والے ۔ بھلائی کرنے والے ، نیکی کرنے والے ۔ اِحْمان کُ

تشریکے ۔ اس آیت میں صحح قول کی بنا پر قریہ سے مراد بیت المقدس ہے ۔ جب بی اسرائیل حضرت موسیٰ کے ساتھ مصر سے لکے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو حکم دیا کہ تم شام جاكر عُمَالَقَةُ ( يه قوم عاد كے بچ ہوئے لوگ تھے ) سے جہاد كر كے ان كو مسلمان كرو يا ان كو وبال سے تكال دو يا قتل كر ۋالو اور خود شام ميں آباد ہو جاؤ \_ مكر انہوں نے عَمَالُقہ کے مقابلہ میں بردلی دکھائی اور جہاد سے انکار کیا ۔ بھر ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایسی سزا ملی کہ وہ ایک مدت تک وادی تیہ میں حیران و بریشان بھرتے رے مگر اس سے لکنے کا راستہ نہ ملتا تھا ۔ اس وادی میں بنی اسرائیل کے بوڑھے لوگ مع حضرت موی و ہارون علیما السلام انتقال کر گئے ۔ حضرت موی کے بعد حضرت اور شع عليه السلام پيغمبر ہوئے - جب بن اسرائيل سفر كى مشقت سے گھبرا گئے تو حضرت اوشع نے چالیں سال کے بعد تی کے نکل کر بنی اسرائیل کے باقی ماندہ نوجوانوں کو ہمراہ لیکر عَمَالَقة كے ساتھ جہاد كيا \_ اللہ تعالىٰ نے ان كو فع دى اور فع كے بعد حكم ديا كه تعظيم ك سات مجده كرت بوئ اور زبان سے حِطَّة كہتے ہوئے اس بسى ميں داخل ہو جاؤ ۔ اگر تم نے اس ہدایت ہر عمل کیا اور فتح کے وقت اپنی پستی اور اللہ تعالیٰ کی نعمت اور اسنے گناہوں کا اقرار کیا اور مجھ سے بخشش طلب کی تو چونکہ یہ چریں مجھے بہت ہی پسند بیں اس لئے میں بہاری خطاؤں سے در گزر کر لوں کا ۔ اور بہارے حق میں اپنی نعمت زیاده کر دوں گا۔ ( ابن کثیر ۱/۹۸ ، مظیری ۱/۲۳ ) ۔

### ما فرمانی کی سزا

فَبُدُّلُ ۔ پھراس نے تبدیل کر دیا تبدیل کے ماصی ۔

رِ جُوزاً ۔ عذاب ، آفت ، بنی اسرائیل پر یہ عذاب آسمان سے طاعون کی شکل میں اترا جس سے بہت سے لوگ مرگئے ۔

یَفْسُقُونَ ۔ وہ نا فرمانی کرتے تھے ۔ یہ فِٹن ؓ سے بنا ہے جس کے معنی نا فرمانی کرنا اور حکم یہ ملننے کے ہیں ۔

تعشرت سنی اسرائیل کو ثواب اور مغفرت کی بجائے گیہوں وغیرہ کی زیادہ خواہش تھی اس لئے وہ بستی میں داخل ہوتے وقت حطہ کی بجائے حنظہ کہنے گئے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان ظالموں پر ان کے فسق کی وجہ سے سزا کے طور پر آسمانی عذاب نازل فرمایا جس سے ان میں طاعون کی بیماری پھوٹ پڑی اور ان کے بہت سے آدمی ہلاک ہوگئے ۔

بخاری شریف میں حضرت ابو ہر ریم ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیہ بنی اسرائیل کو حکم ہوا کہ تم دروازہ میں سجدہ کرتے ہوئے اور چِطَّۃ بہوئے داخل ہونا مگر انہوں نے ( لفظ ) چِطَّۃ بُکو بدل دیا اور شرین کے بل گھسٹتے ہوئے اور چِطَّۃ کی بجائے جَبَّۃ فِی شُعِیْرَةً ( گیہوں جو میں ) کہتے ہوئے جانے گئے ۔ ( ابن کشیر ۹۹/ ۱ مظہری ۷۲۴) ۔

#### پانی کا مطالبہ

افرِ اسْتَسْقى مُوسى لِقَوْمِهٖ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ ،
 فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنًا ، قَدْ عَلِمَ كُلُّ انْاسٍ مَّشْرَبَهُمْ ،
 كُلُوا وَا شُرَبُو ا مِنْ رِّرْقِ اللهِ وَلاَ تَعْتُوا فِى الْاَرْضِ مُفْسِدِيْنَ ،

اور ( وہ وقت یاد کرہ ) جب ( حضرت ) موئی نے اپنی قوم کے لئے پانی طلب کیا تو ہم نے کہا ( اے موئی نے بتھر پر اپنا عصا اس پتھر پر مار ۔ پس ( جب حضرت موئی نے بتھر پر اپنا عصا مارا ) تو اس میں سے بارہ چھے بھوٹ نکے اور سب لوگوں نے اپنا اپنا گھاٹ ( پانی پینے کی جگہ ) معلوم کر لیا ۔ ( بھر ہم نے کہا کہ ) اللہ کے عطا کئے ہوئے رزق میں سے کھاؤ اور پیو اور زمین میں فساد پھیلاتے نہ بھرہ ۔

اِسْتَسْقَى ۔ اس نے پانی مانگا ۔ اِسْتِسْقاً اُکے ماضی ۔ اِنْفَجَرُتْ ، وہ پھوٹ لکلی ، وہ بہد لکلی ، انفجار کے ماسی ۔ اُناً س ۔ لوگ - انسان - یہ جمع ہے اس کا واحد اِنس ہے -تَعْتُوا ۔ تم پھرو ، تم پھیلاؤ ، عِثی سے مضارع -

ربط آبات - بہاں تک اللہ تعالیٰ نے ان انعامات کا ذکر فرمایا ہے جو اس نے بنی اسرائیل پر کئے یعنی (۱) ان کو ان کے لینے زمانے کے تمام لال جہان پر فضیلت دی (۲) آلِ فرعون سے نجات ، فرعون ان کو سخت تکلیفیں دیتا اور ان کے بیٹوں کو ذرع کرتا اور ان کی عورتوں کو زندہ رکھتا تھا ۔ (۳) دریا کو پھاڑ کر اس میں بنی اسرائیل کے لئے خشک راستہ بنا دیا ، ان کو نجات دی اور آلِ فرعون کو ان کی آنکھوں کے سامنے غرق کر دیا ۔

(۴) حضرت موسیٰ کو چالیس دن کی عبادت کے لئے کوہِ طور پر بلایا تو ان کی عدم موجودگی میں بنی اسرائیل نے پچھرمے کو معبود بنا لیا -

( ۵) پکھرے کو معبود بنانے جیسے نا قابلِ معافی جرمِ عظیم کے باوجود اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو معاف فرما دیا اور آلِ فرعون کی طرح ان کو ہلاک مہیں کیا ۔

( ٢) الله تعالىٰ نے حضرت موئی کو توریت دی جو احکامِ البیٰ کی جامع تھی اور حق و باطل میں فرق کرنے والی تھی ۔

( ،) \_ بکھرے کی بوجا جیسے جرم سے توبہ کا پیہ طریقہ تجویز فرمایا کہ بوجا نہ کرنے والے ،
بوجا کرنے والوں کو قتل کریں ، حضرت علی کی روایت کے مطابق اس میں ستر ہزار آدمی
قبل ہوئے ۔ بچر حضرت موئ کی دعا سے توبہ قبول ہوئی ، مقتولین کی مغفرت ہوئی
انہوں نے شہادت کا درجہ پایا ۔ اور زندہ بچنے والوں کو معاف کر دیا گیا ۔

( ۸) بنی اسرائیل نے یہ گستاخی کی کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو علانیہ طور پر دیکھے بغیر اس پر ایمان نہ لانے کا اعلان کردیا۔ اس گستاخی پر ان کو بجلی نے اس طرح آپکڑا کہ وہ اس کو آتے ہوئے دیکھ رہے تھے ، بھر ان کے مرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی رحمت سے دوبارہ زندہ کر دیا۔

( 9 ) بنی اسرائیل کو قومِ عَمَالُقة ہے جہاد کا جو حکم طا تھا اس پر عمل نہ کرنے کے جرم میں دادی ہیں چالیس سال تک حیران و پریشان مجرنے کی سزا ملی ۔ مچر حضرت موت کی دعا سے اللہ تعالیٰ نے ان کو دھوپ کی تکلیف سے بچانے کے لئے ان پر ایک سفید ابر کا سایہ کر دیا اور کھانے کے لئے من و سلوی نازل کیا اور پانی طلب کرنے پر ان

ك باره تبيلوں كے لئے پتھر سے باره چشے تكالدئے ـ

( ۱۰ ) مچر ان کو حکم دیا کہ حِطَّہ کہتے ہوئے اس بستی میں داخل ہو جاوَ تو انہوں نے حِطَّهُ أَ کو بدل کر جِنْطَهٔ کر دیا ۔ اس کر اللہ تعالیٰ نے ان پر عذاب نازلِ فرمایا ۔

ان انعامات کے ذکر کے بعد آئندہ آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کی شرارتوں ، بد اعمالیوں اور ان کو طنے والی سزاؤں کو بیان فرمایا ہے تاکہ انعامات کو یاد کر کے ان کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس کی اطاعت کی مخریک پیدا ہو ۔ اور شرارتوں اور بد اعمالیوں کو یاد کر کے ان کے دلوں میں نفرت پیدا ہو ۔

تشری ۔ یہ واقعہ بھی وادی تنیہ کا ہے۔ اس وادی میں جب بنی اسرائیل کو پیاس لگی تو انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے پانی طلب کیا ۔ حضرت موسیٰ نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے ایک پتھر پر اپنی لا تھی ماری ۔ اسی وقت پتھر سے بحکم خدا بنی اسرائیل کے بارہ خاندانوں کی مناسبت سے بارہ چشے پھوٹ نکلے ۔ ہر خاندان نے لینے استعمال کے لئے ایک حیثمہ مخصوص کر لیا ۔ اس آیت میں کھانے سے مراد من و سُلویٰ اور پینے سے مراد یہی پانی ہے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تم مُن و سُلویٰ کھاتے رہو ، ان حیثموں کا پانی پینے رہو اور اس بے محنت روزی کو کھا پی کر ہماری عبادت میں گئے رہو ۔ نافرمانی کر کے زمین میں فساد مت پھیلاؤ ورنہ یہ نعمتیں چھن جائیں گی ۔

اگرچہ سب رزق اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے بیں مگر اور رزقوں میں بظاہر آدمی کے کسب اور محنت کو کچھ نہ کچھ دخل ہوتا ہے مگر اس مَن و سَلُویٰ میں کسی کی محنت و مشقت کو دخل مہیں ۔ یہ بغیر محنت کے ملتا ہے اس لئے اس کے بارے میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے رزق میں سے کھاؤ پیو اور زمین میں فساد برپا نہ کرو (ابن کثیر ۱۱۰۱۰/ مظہری ۱/۷۵) ۔

# کفران نعمت اور اس کی سزا

وَالْمَسْكَنَةُ وَ بَاءُ وَ بِغَضَبِ مِّنَ اللهِ ، ذَٰلِكَ بِاَ نَّهُمُ كَانُو ا يَكُفُرُونَ بِاللهِ مَا أَوُ ا يَكُفُرُونَ بِاللّٰتِ اللهِ وَ يَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ، ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوَا وَكَانُواْ يُغْتَدُونَ ،

( وہ وقت یاد کرو ) جب تم نے ( حضرت ) موئ سے کہا کہ ہم ایک ( طرح )

کے کھانے پر ہر گز صبر نہ کریں گے ۔ پس لینے رب سے دعا کیجئے کہ وہ
ہمارے لئے زمین سے لگنے والی سبزی اور کگڑی ، اور گہوں اور مسور اور پیاز
پیدا کرے ( حضرت موئ نے ) کہا کہ کیا تم اعلیٰ درجہ کی چیز کو ادئیٰ درجہ کی
چیز سے بدلنا چلہتے ہو ( اگر تم یہی چلہتے ہو تو ) کسی شہر میں اترو ۔ پس جو تم
نے سوال کیا ہے ( وہ سب ) تہارے لئے ( وہاں ) موجود ہے ۔ اور ان پر
ذلت اور محتجی مار دی گئی ( مسلط کر دیگئی ) اور وہ اللہ کے خضب کے مستحق
ہو گئے ۔ یہ اس لئے ( ہوا ) کہ وہ اللہ کی نشانیوں ( احکام ) کا انکار کرتے تھے
اور نبیوں کو ناحق قبل کرتے تھے ۔ نیزیہ اس لئے ہوا کہ انہوں نے نا فرمائی
کی اور حد سے تجاوز کیا ۔

تُنْبِتُ \_ وه ( زمين ) اكاتى ب - إنباتُ س مضارع -

بَقْلِهَا . اس ( زمين ) كى تركارى - اس كى سبزى - جمع بَقُولُ -

قِتُنَا نِهَا ۔ اس کی ( زمین ) ککڑی ۔ اسم جنس ہے واحد اور جمع دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔

فُوْمِهَا ۔ اس ( زمین ) کا گیہوں ۔ اس کا ایسن ۔ جمع فوَّمانَ ۔

عَدَسِهَا۔ اس ( زمین ) کے مور ، واحد عَدَسَةً -

بَصَلِهَا۔ اس ( زمین ) کی پیاز ۔

اِلْمُبِطُوا . تم سب اترو ، تم سب داخل بوجاد - مُبوط ع امر -

بُاءٌ وَا ۔ وہ مستق ہوئے ۔ انہوں نے رجوع کیا ۔ بُواُء کے ماضی ۔ کبھی بھلائی کے اُء وَا ۔ بُواُء کے ماض ۔ کبھی بھلائی کے صلہ کے ساتھ آتا ہے ۔ بہاں برائی کے صلہ کے ساتھ آتا ہے ۔ بہاں برائی کے صلہ کے ساتھ آتا ہے ۔ بہاں

عَصُوا ۔ انہوں نے نا فرمانی کی ۔ مَعْصِنَةً و عِصْبَانُ سے ماضی ۔ یعتدون ۔ وہ زیادتی کرتے تھے ۔ وہ حد سے تجاوز کرتے تھے ۔ اِعْتِداً ہُ سے مضارع

تشری سے واقعہ بھی وادئ تیہ کا ہے جب بنی اسرائیل پر اس وادی میں جہاں کسی قسم کا سامان خورد نوش نہ تھا اللہ تعالیٰ کی طرف سے من و سلویٰ اتر نے لگا تو یہ بد بخت شکر گزاری کی بجائے حضرت موسیٰ علیہ اسلام سے بھگڑنے گئے کہ تو نے ہمیں مصر سے نکال کر اس وادی میں لا کر ڈالدیا ہے جہاں من و سلویٰ کے سوا اور کچے نہیں ملہ ، ہم مصر میں زمین کی ہر قسم کی پیداوار ، ساگ ، بھاجی ، گردی ، گہوں مسور ، پیاز ، اسن وغیرہ کچاتے چیتے تھے ۔ اب تو اپنے رب سے ہمارے لئے ان چیزوں کی دعا مانگ ۔ اس گستانی پر بھی اللہ تعالیٰ نے ان سے در گزر فرمایا اور حضرت موسیٰ کے ذریعہ ان کو حکم دیا کہ اس وادی کو طے کر کے آبادی میں چلے جاؤ جہاں تہیں سب مطلوبہ چیزیں مل جائیں گی ۔

یہاں تک اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل پر ہونے والے لینے دس انعامات شمار کرائے ہیں ۔ یہ لوگ اتنے انعامات کے باوجود کفرانِ نعمت ہی کرتے رہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کی سرزنش ہوئی اور ان کو ہمیشہ کے لئے ذلیل و خوار کر کے لینے غضب کا مستحق قرار دیا ۔ کیونکہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کو جھٹلایا اور اللہ تعالیٰ کے نبیوں کو ناحق قتل کیا اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی میں حد سے بڑھے رہے ۔ یہ لوگ نہوں من ونیا میں ذلیل و خوار ہوئے اور ان کی سلطنت و خوکت جاتی رہی بلکہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کا غضب اور ناراضگی بھی حاصل کی جس کی ابدی سزا جہنم ہے ۔

حضرت عبداللہ معود سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے روز سب سے زیادہ سخت عذاب اس شخص کو ہوگا (١) جس کو نبی نے قتل کیا ہوگا - (١) یا اس نے کسی نبی کو قتل کر دیا ہو (٣) اور گراہی کا امام (٣) اور تصویریں بنانے والا (حقانی ۴۳۰، ۴۳۱) -

#### مو منین کا اجر

١٢ - إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوْاوَالَّذِيْنَ هَادُوْ اوَ النَّطْرِى وَالصَّبِئِيْنَ مَنْ
 الْمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ عَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْد

# رَبِّهِمْ وَلَا خُوُفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ .

بیشک جو لوگ ایمان لائے اور جو لوگ یہودی اور عیمانی اور صائبین (سارہ پرست) ہیں (ان میں سے) جو اللہ پر اور روز قیامت پر ایمان لایا اور نیک عمل کئے تو الیے لوگ لینے (اعمال کا) اجر لینے رب کے پاس پائیں گے اور (قیامت کے روز) ان کو خوف اور غم نہ ہوگا۔

امنتُوا ۔ وہ ایمان لائے - ایمان لانے سے مراد مسلمانوں کی جماعت میں شامل ہونا ہے ۔

ھَادُ وَا ۔ وہ یہودی ہوئے ۔ ھُود کے ماضی ۔ وہ تمام لوگ مراد ہیں جو یہودی عقائد رکھتے ہوں خواہ وہ بنی اسرائیل میں سے ہوں یا کسی اور قوم میں سے ۔

نصری ۔ عیبائی ۔ فلسطین میں ناصرہ نامی ایک قصبہ ہے جہاں حضرت عیبیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے تھے ۔ اسی قصبہ کی نسبت سے حضرت عیبیٰ کو مسے ناصری کہتے ہیں اور ان کے ملنے والوں کو نصارٰی کہتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ ناصریہ میں پیدا ہونے والے مسے کی امت ۔

صَائِبُینُ : صابی فرقہ ۔ بے دین فرقہ ۔ ایک سارہ پرست قوم ۔ صابی کے لفظی معنی ہیں اپنے دین سے منہ موڑ کر کسی اور دین کی طرف مائل ہو جانے والا ۔ عرب میں صابی ایک فرقہ تھا ۔ یہ لوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو ملنظ ، فرشتوں کی پرستش کرتے ، زبور پڑھتے ، اور عبادت میں کعبہ کی طرف منہ کرتے تھے ۔ عرب الہیں بے دین کہتے تھے ۔

آفشر می اس سے وہلے بنی اسرائیل کی نافرہانیوں اور بے اعتدالیوں پر عذاب کا ذکر تھا۔ یہاں ان میں سے جو لوگ نیک تھے ان کے اجر و ثواب کا بیان ہے۔ یہودیوں میں سے ایماندار وہ ہے جو توریت کو مانتا ہو اور حضرت موئ علیہ السلام کی سنت پر عمل کرتا ہو۔ پھر حضرت علین علیہ السلام کے آنے کے بعد ان کی اتباع کرے اور ان کی نبوت کو برحق مجھے ۔ اگر وہ حضرت علین علیہ السلام کے آنے کے بعد بھی توریت کی نبوت کو برحق مجھے ۔ اگر وہ حضرت علین علیہ السلام کے آنے کے بعد بھی توریت اور حضرت موئی کی شریعت پر قائم رہا اور حضرت علین کا انکار کیا اور انکی اتباع نہ کی اور حضرت موئی کی شریعت پر قائم رہا اور حضرت علین کا انکار کیا اور انکی اتباع نہ کی

تو وہ بے دین ہو جائےگا۔ پھر ان میں ہے جو لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ
پائیں اور نہ تو آپ کی نبوت کو مانیں اور نہ آپ کی اتباع کریں تو وہ بھی بے دین ہیں۔
اسی طرح نصرانیوں میں ہے ایماندار وہ ہے جو انجیل کو اللہ تعالیٰ کا کلام مانے ، حضرت
عییٰ علیہ السلام کی شریعت پر عمل کرے ۔ پھر وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ
پائے تو آپ کی نبوت کی تصدیق کرے اور آپ کی شریعت پر عمل کرے ۔ اگر اس نے
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ پایا اور پھر بھی انجیل اور حضرت عیمیٰ کی اتباع چھوڑ
کر آپ کی تصدیق اور آپ کی شریعت کی اتباع نہ کی تو وہ ہلاک ہو گا ۔ مختصریہ کہ ہر
نبی کا تابعدار اور اس کا ملنے والا ، ایماندار اور صالح ہے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں نجات
پائے والا ہے لیکن جب دوسرا نبی آ جائے اور وہ اس کا انگار کرے تو کافر ہو جائیگا ( ابن

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ ہدایت کا دروازہ سب کے لئے کھلا ہوا ہے ۔ اس کے لئے کھلا ہوا ہے ۔ اس کے لئے کسی قوم اور کسی شخص کی خصوصیت بہیں ۔ بنی اسرائیل نے بھی ایک زمانے میں لینے ایمان اور اچھے اعمال کی بدولت دنیا پر فضیلت حاصل کی تھی ۔ پھر یہی لوگ ہے ایمانی اور بد کاری کے سبب ذلیل اور مغضوب ہوگئے (حقانی ۱۳۳۲/

### رفع طور

٦٣ - وَاذْ اَخَذْنَا مِيْثَاقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ الطَّوْرَ ﴿ خُذُوْا مَا ۖ اثْیُنٰکُمْ بِقُوَّةٍ وَّاٰذکُرُوْا مَافِیْهِ لَعَلَّکُمْ تَتَّقَوُنَ ﴿

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے تم سے عبد لیا ادر ہم نے تہارے اور کو ہور کو ( اٹھاکر ) بلند ( معلق ) کر دیا کہ جو کچھ ہم نے تہبیں دیا ہے ( توریت ) اس کو قوت کے ساتھ پکڑے رہو اور جو ( احکام ) اس میں ( لکھے ) بیں ان کو یاد رکھو تاکہ تم متنی بن جاؤ ۔

المشكور: طور بہاد - عربی میں ہر بہاد كو طور كہتے ہیں - جزيرہ نمائے سينا كے ايك خاص بہاد كا نام بحی طور ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے حضرت موی اللہ تعالیٰ نے حضرت موی سے كلام فرمايا تھا - اے جبل سِينا بھی كہتے ہیں -

مِيْتُاقَكُمُ: تَهارا عهد - تهارا بيان ، وَ ثَاقَهُ عَالَم الهِ -

رَ فَعُناً: بم نے بلند کیا ۔ بم نے اونچا کیا ۔ بم نے معلق کر دیا ۔ رَفَع سے ماضی ۔

مَاأْتَيْنَكُمُ : جو كي بم نے تهيں ديا - اس سے مراد توريت ب -

بِقُولَةٍ: قوت كے ساتھ - اس سے مراد اطاعت ہے - يعنى توريت پر مضبوطى سے جم کر عمل كرنيكا وعدہ كرو ورند تم پر بہاڑ گرا ديا جائيگا -

تعشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو ان کا عبد و پیمان یاد دلایا ہے کہ میں نے تم سے اپنی عبادت اور اپنے نبی کی اطاعت کا وعدہ لیا تھا اور اس وعدے کو بورا کرانے اور منوانے کے لئے میں نے کوہِ طور کو تنہارے سروں پر سائبان کی طرح لا کھڑا کیا تھا ۔ پھر جب تنہیں یقین ہو گیا کہ اب یہ گر کر تنہیں ہلاک کر دے گاتو ہم نے کھڑا کیا تھا ۔ پھر جب تنہیں یقین ہو گیا کہ اب یہ گر کر تنہیں ہلاک کر دے گاتو ہم نے کما کہ ہماری دی ہوئی چیز کو مضبوطی سے تھام لو اور اس میں جو کچھ ہے اس کو یاد رکھو بعنی اس کو پڑھتے رہو تو نے جاؤ گے ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موئی کو توریت عطا فرمائی تو انہوں نے اپنی قوم کو اس کو قبول کرنے اور اس کے احکام پر عمل کرنے کا حکم دیا مگر انہوں نے صاف کہدیا کہ اس کتاب میں دیئے ہوئے احکام سخت ہیں اس لئے ہم سے اس پر عمل نہیں ہوسکتا ۔ اس انکار پر حضرت جبرائیل نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے کوہ طور کے ایک حصہ کو اٹھا کر ان کے سروں پر معلق کر کے ان سے کہا کہ اگر تم توریت کو نہیں مانو گے تو یہ پہاڑ تم پر تجوڑ دیا جائیگا ۔ آخر چارو ناچار انہیں ماننا پڑا ۔ ابن ابی حاتم نے بھی اس واقعہ کو حضرت ابن عبائ سے اس طرح نقل کیا ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۰ مظہری ۱۸ مظہری ۱۸ مالہ دار ان کئیر ۱۰ مظہری ۱۸ اس ا

بنی اسرائیل کی عہد شکنی

٦٣ ۚ ـ ثُمُّ تَوَلَّيْتُمُ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ فَلَوْ لَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمُ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ ۚ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمُ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ ۚ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمُ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ ۚ وَ

بچر اس کے بعد بھی تم ( اپنے عبد سے ) بچرگئے ۔ پس اگر متبارے او پر اللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو تم ضرور خسارہ پانے والوں میں سے ہو جاتے ۔ تَوُلَّيْتُمُ : ثَمَ بِمِرَكِمَّ - ثَمَ نِ مِدْ مُورُ لِيا - تَوَلِّنَ کَ مَامِنی -خُسِرِیْنَ : خسارہ پانے والے - نقصان اٹھانے والے - خُشِرُ اور خُشرَانَ سے اسم فاعل -

قضرت : بطابراس آیت کے مخاطب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے یہود بیں ۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہ لانا بھی جمد شکی ہے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے بنی امرائیل تم لوگوں نے لتنے پختہ عبد اور اس قدر زبردست وعدے کی بھی کچھ پرواہ نہ کی اور عبد شکنی کر ڈالی ۔ اس کے باوجود بم نے تم پر دنیا میں کوئی ایسا عذاب نازل نہیں کیا جیسا تم ہے جہلے بے ایمانوں اور عبد شکنوں پر ہوتا رہا ۔ یہ تم پر محض اللہ تعالیٰ کی رحمت اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود باجود کا فضل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود باجود کا فضل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو رَحْمَدُ اللهٔ کہنن بنا کر بھیجا ہے ۔ اگر اللہ تعالیٰ تمہیں زبردست قبول نہ فرماتا اور نہیوں کے سلسلہ کو برابر جاری نہ رکھتا تو یقیناً تمہیں زبردست نقصان پہنچتا اور تم اس عبد شکنی کی بنا پر دنیا اور آخرت میں برباد ہو جاتے ۔ ( ابن کھیر ۵۰/ ۱ ، مظہری ۸ که ، ۱/ ۱ ) ۔

#### صور تیں مسخ ہو نا

٦٥ . وَلَقَدُ عَلِمُتُمُ الَّذِيْنَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْ ا قِرَدَةً خَاسِئِيْنَ ،

اور الدبتہ تم لینے میں سے ان لوگوں کو خوب جلنتے ہو جو ہفتہ کے دن ( کچھلی کا شکار کرنے ) میں حد سے نکل گئے ۔ پس ہم نے ان سے کہا کہ تم ذلیل بندر ہو جاؤ ۔

اعْتُدُوْا ۔: وہ حد سے لکے ۔ انہوں نے زیادتی کی ۔ اِنْجِدَاءً سے مامنی ۔

السنكبت : ہفتہ كا دن - سنچر - يہود كے بال ہفتہ ايك مقدس دن شمار ہوتا ہے -ان كے بال يه دن صرف اللہ تعالىٰ كى حبادت كے لئے مخصوص ہے اور اس روز دنياوى كلم مثلة تجارت ، زراعت ، ياشكار وغيره ممنوع بيں -

خُسِيْنَ : وَليل كم بوئ - خوار كم بوئ - خُسَّا ك اسم فاعل بمعنى مفعول -

آفشر می جو را اسلام کے زمانے میں بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا ۔ ہفتہ کا دن بنی اسرائیل کے لئے السلام کے زمانے میں بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا ۔ ہفتہ کا دن بنی اسرائیل کے لئے معظم و محرم اور عبادت کے لئے معرر تھا ۔ اللہ تعالیٰ نے ہفتہ کے دن ان پر مچھی کا شکار حرام فرمادیا تھا ۔ ان کی آزمائش کے لئے ہفتہ کے دن تمام کچھیاں دریا کی سطح پر بحتیں ۔ یہ کچھیاں اس کرت ہے ہوتیں کہ دریا کا پائی بھی دکھائی بنیں دیتا ۔ ہفتہ کے علاوہ اور دنوں میں ایک کچھی بھی دکھائی نہ دیتی ۔ یہ لوگ کچھی کے خوقین بختے اس لئے انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم کی ظاہری صورت برقرار رکھتے ہوئے حلیہ سازی ہے ایک تد بیر نکالی ۔ وہ ہفتہ کے دن دریا کے قریب گرھے کھود کر دریا کا پائی سازی ہے ایک تد بیر نکالی ۔ وہ ہفتہ کے دن دریا کے قریب گرھوں میں چلی جائی ۔ جب ان میں تچوڑ دیتے ۔ پائی کے ساتھ کچھی بڑی مقدار میں ان گرھوں میں چلی جائی ۔ جب گرھے پائی اور کچھلی ہے بعر جاتے تو دریا ہے گرھوں میں پائی آنے کا راستہ بند کر دیتے اور انگر موں سے کچھی نکال لیتے ۔ اس مسلسل نافرمائی پر اللہ تعالیٰ نے ان اور انگر روز ان گرھوں ہے گچھی نکال لیتے ۔ اس مسلسل نافرمائی پر اللہ تعالیٰ نے ان کو بندر بنا ور ای ہوتین می کرنے والا عذاب نازل فرمایا اور ان کی صور تیں می کرنے والا عذاب نازل فرمایا اور ان کی صور تیں می کرے ان کو بندر بنا دیا ۔ بھر تین دن کے بعد وہ سب مرگئے (مظہری ۹۵/۱) ۔

#### عبرت كأسامان

٦٦ . فَجَعَلُنْهَا نَكَالاً لِيَّنَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلَفَهَا وَ مُوْعِظَةً \* لِلْمُتَّقِيْنَ .

لی ہم نے اس ( واقعہ ) کو اس زمانے کے لوگوں کے لئے اور ان کے بعد آنے والوں کے لئے عبرت اور ( اللہ سے ) ڈرنے والوں کے لئے نصیحت بنا دیا۔

نَكُالاً : عذاب ، سزا ، عبرت ، اليي سزا اور واقعه جو دوسروں كے لئے عبرت كا باعث ہو اور جس كو دمكھ كر لوگ نصيحت پكريں -

مُوْعِظَةً : نصيحت - وه نصيحت جس مين مخاطب كو دُرايا جائے -

تعشری : الله تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں بنی اسرائیل کی تاریخ کے ایم واقعات اس غرض سے بیان کئے ہیں کہ ایک طرف تو خود بنی اسرائیل کو نداست و شرمندگی ہو اور وہ اپنی حقیقت کو پہچان کر راہ راست پر آجائیں ۔ دوسری طرف ان واقعات میں مسلمانوں کے لئے تبدیہ ہے کہ وہ ان واقعات سے عبرت پکڑیں اور قرآنِ کریم کی تعلیمات کو اختیار کریں ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر اعلان فرما دیا ہے کہ اگر چہ صور تیں مسخ ہونے کا واقعہ گزشتہ زمانے میں پیش آیا تھا مگر وہ اس زمانے کے لوگوں اور بعد کے زمانوں میں ہونے والے لوگوں کے لئے باعث عبرت اور سرمایہ نصیحت ہے ۔ تاکہ لوگ اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کے انجام ہے آگاہ رہیں ۔ اور اس بات سے ڈرتے رہیں کہ جو عذاب و سزا بنی اسرائیل پر ان کے مگر و فریب اور حیلے بہانے سے حرام کو حلال کر لینے کے باعث نازل ہوئی ، وہی عذاب و سزا اسی قسم کا حیلہ کرنے پر کمیں ان پر نہ آجائے ایک صحیح حدیث میں حضرت ابو ہر پر و عروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک صحیح حدیث میں حضرت ابو ہر و جو یہود نے کیا ۔ پس تم حیلے حوالوں سے اللہ تعالیٰ کے ارشاد فرمایا کہ تم وہ نہ کرو جو یہود نے کیا ۔ پس تم حیلے حوالوں سے اللہ تعالیٰ کے حرام کو طلال نہ کر لیا کرو ۔ یعنی شری احکام میں حیلہ جوئی سے بچو ۔ (ابن کثیر ۱۰۵) ۔

بلا شبہ اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی اس کے عذاب اور خصہ کا سبب بنتی ہے۔ اس کئے السے واقعات سے سبق حاصل کرتے ہوئے ان تمام امور سے بچنا چاہئے جن سے اس کی نافرمانی ہونی ہو اور السے امور اختیار کرنے چاہئیں جن سے اس کی رضا حاصل ہو۔

گائے ذیج کرنے کا حکم

الله تعالی سے بناہ مائک ہوں کہ میں جالوں میں سے ہو جاؤں ۔

كياً مُوكمُم: وه تبين حكم دينا ب - أمراك مفارع -

تَذُبُحُوا: تم ذرح كرتے ہو - أَرْحُ ع مفارع -

كَقُرُ لَا : كائ - بيل - اسم جنس ب - مذكرو مونث دونوں ير بولا جاتا ہے -

مُذُواً : مذاق - بنسي ، مسحزا بن ، مصدر بمعني مفعول -

الجهلين : جابل - نادان ، ب عقل - بھل سے اسم فاعل - بھل ك لغوى معنى بيل كسى كلم كو اس ك مقرره صحح طريقے ك خلاف كرنا -

تشریکے: بہاں سے کائے ذرئ کرنے کے واقعہ کا بیان شروع ہوا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو مخاطب کر کے فرمایا ہے کہ تم میری اس نعمت کو بھی یاد رکھو کہ میں نے ذرئ کی ہوئی گائے کے ایک صله کو مقتول کے مردہ جسم پر مارنے سے ، خلاف عادت اور معجزے کے طور پر اس مقتول کو زندہ کر دیا اور اس نے لینے قاتل کا پتہ بتادیا ۔ اس طرح ایک بڑا فتنہ جو اس قتل کی بناء پر ابجرنے والا تھا ، دب گیا ۔

اس واقعہ کے ابتدائی حصہ کا بیان اگلے رکوع کے شردع میں ہے ۔ اس کے بعد کا حصہ یہاں بیان کیا گیا ہے ۔ اس تقدیم و تاخیر کی وجہ یہ ہے کہ قرآنِ کریم کا مقصد کوئی باقاعدہ قصہ بیان کرنا ہمیں کہ اس کی ترتیب کا خیال رکھا جاتا بلکہ اللہ تعالیٰ یہاں بی اسرائیل کا ، حکم الیٰ کے ساتھ تمسخ کرنا ، اس کی تعمیل نہ کرنا اور اس میں مجتیں نکالنا بیان فرماتا ہے ۔ یہ واقعہ اس طرح ہوا کہ بنی اسرائیل میں ایک خون ہو گیا تھا اور قاتل کا پتہ ہمیں چل رہا تھا ۔ جب یہ مقدمہ حضرت موئی علیہ السلام کے سامنے پیش ہوا تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم ہے بنی اسرائیل کو ایک گائے ذریح کر کے اس کے ہوا تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم ہے بنی اسرائیل کو ایک گائے ذریح کر کے اس کے قاتل کو ظاہر کر دے گا ۔ لوگوں کو حضرت موئیٰ کی اس بات پر تعجب ہوا اور وہ یہ قاتل کو ظاہر کر دے گا ۔ لوگوں کو حضرت موئیٰ کی اس بات پر تعجب ہوا اور وہ یہ کہا کہ حضرت موئیٰ ان سے مذاق کر رہے ہیں ۔ حضرت موئیٰ نے فرمایا کہ معاذ اللہ ول گی اور مذاق کرنا تو جاہلوں کا کام ہے ۔

## گائے کی صفات

 الله لَمُهْتَدُونَ ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَلَا لَا ذَلُولُ تُثِيرُ اللَّهُ لَمُهُ لَا خَلُولُ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى الْحَرْثَ . مُسَلَّمَةُ لاَّ شِيَةَ فِيها ﴿ قَالُوا النَّنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ ، فَذَبُحُوْهَا وَمَا كَادُوْا يَفْعَلُونَ .

انہوں نے کہا کہ آپ اپنے رب سے ہمارے لئے دعا کریں کہ وہ ہمیں یہ بتائے کہ وہ گائے کیے ہے ۔ (حضرت) موئی نے کہا کہ تحقیق اللہ تعالی فرماتا ہے کہ وہ گائے الیی ہو کہ جو نہ تو بالکل بوڑھی ہو اور نہ بالکل بچ ( بلکہ ان دونوں ( بڑھاپے اور جوانی ) کے درمیان ہو ۔ پس اب تم کر ڈالو جس کا تہمیں حکم دیا گیا ہے ۔ انہوں نے کہا کہ ( اے موئی ) اپنے رب سے ہمارے لئے دعا کچئے کہ وہ ہمیں یہ بتائے کہ ( اس گائے ) کا رنگ کیا ہے ( حضرت ) موئی نے کہا کہ تحقیق اللہ تعالی فرماتا ہے کہ وہ گائے الیے گہرے زرد رنگ کی ہونی چاہئے کہ و کیصنے والوں کو خوش کر دے ۔ انہوں نے کہا ( اے موئی ) ہونی چاہئے کہ د کیصنے والوں کو خوش کر دے ۔ انہوں نے کہا ( اے موئی ) کہیں ہے ۔ تحقیق اس گائے نے ہمیں شک و شبہ میں ڈال دیا اور اگر اللہ نے کہیں ہے ۔ تحقیق اس گائے نے ہمیں شک و شبہ میں ڈال دیا اور اگر اللہ نے جو نہ تو چاہا تو ہم ضرور ہدایت پالیں گے ( ٹھیک ٹھیک کچھ جائیں گے ) ۔ ( حضرت موئی نے ) کہا بیشک اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ ایک الی گائے ہے جو نہ تو زمین میں جوتی گی اور نہ اس سے کھیتی کو سیراب کیا گیا ، صحیح و سالم ہے ، نامین میں کوئی داغ دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی داغ دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ انہوں نے اس کوئی داغ دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی داغ دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ کیر انہوں نے اس ( گائے ) کو ذرئ کیا اور وہ ایسا کرنے والے نہیں تھے ۔

فَارِ ضُ : بوڑھی جو بچہ دینے کے قابل نہ ہو ۔ یہ ُفُرض سے مشتق ہے جس کے معنی منقطع ہو جاتے ہیں معنی منقطع ہو جاتے ہیں اس لئے اس کو فَارِضْ کہتے ہیں ۔

بِحُونَ : کنواری ، بن بیابی ، یہاں مراد پکھیا ہے جس نے ابھی بچہ نہ جنا ہو ۔ فارض اور بکر دونوں سے تانیث کی تا اس لئے حذف کردیگئی ہے کہ یہ دونوں صفتیں مونث کے ساتھ مخصوص ہیں ۔

درمیانی ، ادھیر عمر ، وہ مادہ جو کئی دفعہ بچہ دے حکی ہو ۔ جمع عُون ۔

عَوَانُ :

لَوْنُهَا: اس كارنك ، جمع الْوَانُ -

صَفْرَاءُ: زرد ، پيلا ، صُفْرَةً ك صفتِ مشبه -

فَاقِعَ : كَبرا زرد رنگ ، خالص زرد ، شوخ زرد ، فَقَعْ و فُقُوع كے اسم فاعل \_

تَسُرُ : وہ سرور دیتی ہے ۔ وہ بھلی لگتی ہے ۔ سُرُور کے مضارع ۔

تَشْبَهُ: وه مشابه بو ، اس في شبه مين دالديا ، تُشَابُهُ وَ ماضى -

ذَكُولُ: جوتا ہوا ۔ ہل میں چلا ہوا ۔ جس سے محنت لی گئی ہو ۔ وُلَّ و وِلَّ سے صفت مشہ جمع وُلاً ۔

تَثِيْرُ: وه جوتتي إثْارَةً ع ماضي -

حُرْثُ: کسین، مصدر ہے۔

مُسَلَّمَةً : صحح وسالم ، ب داغ ، تدرست ، تُسلِّم كے اسم مفعول -

شِينةً: واغ ، وهبه ، جمع شِيات -

تشری جب ان لوگوں کو یقین ہو گیا کہ گائے ذائے کرنے کا حکم اللہ تعالیٰ کی طرف ے اور اب اس کا ذائے کرنا ضروری ہے تو ان کو خیال ہوا کہ جس گائے کے ذائے کرنے کا حکم ہوا ہے وہ کوئی بڑی عجیب گائے ہوگی اور اس کی شان تمام گابوں سے نرالی ہوگی ۔ اس لئے وہ حضرت موئی ہے اس کی صفات بوچھنے گئے ۔ یہ ان کی بہت بڑی تماقت تھی ۔ اگر وہ بغیر کسی بحث و تحیث کے کوئی بھی گائے لیکر ذائے کر دیتے تو کافی ہو جاتی مگر انہوں نے حسب عادت اس میں جسیں نکالنا شروع کر دیں جس کے نتیجہ میں ان پر سکی ہوتی چلی گئی ۔ آخر کار انہوں نے کوئی کو ذائے کر دیا ، اگر چہ وہ ایسا کرنے کے لئے تیار نہ تھے ۔ جیسا کہ حضرت موئی کے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے خانہ موئی کے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے خانہ موئی کے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے خانہ موئی سے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے خانہ مو

مفرین نے لکھا ہے کہ یہ گائے ایک الیے شخص کی ملیت تھی جس نے مرتے وقت یہ گائے اور ایک لڑکا چھوڑا تھا۔ اور اللہ تعالیٰ سے عرض کیا تھا کہ میں اس گائے کو آپ کے سپرد کرتا ہوں۔ یہ لڑکا اپنی والدہ کا نہایت فرماں بردار تھا۔ جب بنی اسرائیل میں یہ واقعہ پیش آیا تو وہ تمام صفات جو بنی اسرائیل نے حضرت موئ کے اسرائیل میں یہ واقعہ پیش آیا تو وہ تمام صفات جو بنی اسرائیل نے حضرت موئ کے

ذریعہ اللہ تعالیٰ سے معلوم کی تھیں صرف اس گائے میں پائی گئیں ۔ بی
اسرائیل نے اسے خریدنا چاہا تو لڑکے نے اسے اپی والدہ کی اجازت پر مخصر
رکھا ۔ اس کی والدہ نے گائے کی اس قدر قیمت لی کہ وہ اس سعادت مند
لڑکے اور اس کی والدہ کے لئے ایک طویل مدت تک کافی ہوگئ ۔ یہ اس
نیک مرد کے توکل اور فرماں بردار لڑکے کی اطاعت کا ثمر تھا ۔

#### مقتول كازنده بونا

٢٠ ، ٣٧ - وَإِذْ قَتَلُتُمُ نَفْساً فَادَّا رَء تُمْ فِيْهَا ، وَاللَّهُ مُخْور جَ مَا كُنْتُمُ تَحْتُمُ فَيْهَا ، وَاللَّهُ مُخْور جَ مَا كُنْتُمُ تَحْتُمُونَ ، فَقُلْنَا اضْرِبُولُا بِبَعْضِهَا ، كَذْلِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمُ اللَّهِ لَعُلَّكُمُ تَعْقِلُونَ ،

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب تم نے ایک آدمی کو قتل کر دیا ۔ پھر تم اس بارے میں باہم اختلاف کرنے گئے اور جو چیز تم چھپا رہے تھے اللہ تعالیٰ اس کو ظاہر کرنے والا تھا ۔ پس ہم نے کہا اس ( مردے ) کو اس ( گائے ) کے کسی شکڑے سے مارو ۔ اس طرح اللہ تعالیٰ مردوں کو زندہ کرتا ہے اور تہیں اپنی نشانیاں دکھاتا ہے تاکہ تم عقل سے کام لو ۔

اِنَّارُ عُ تُعُمْ: تم نے اختلاف کیا ۔ تم نے ایک دوسرے پر ڈالا ۔ تَدَارُ ، کے ماصی ۔ تَکُتُدُمُونَ : تم چھپاتے ہو ۔ تم بوشیدہ رکھتے ہو ۔ کَیْمُ و رِکْمَانُ سے مضارع ۔

تشخری : یه گزشته واقعه کا ابتدائی حصه به ، جس میں گائے ذرئ کرنے کا حکم دیا گیا محما دیا گیا ۔ حضرت موسیٰ علیه السلام کے زمانے میں بنی اسرائیل میں سے کسی نے ایک آدمی کو قتل کر دیا ۔ قاتل کا پتہ نہیں چل رہا تھا اس لئے وہ اس کا الزام ایک دوسرے پر گانے گئے ۔ اللہ تعالیٰ کو اس قاتل کا نام ظاہر کرنا منظور تھا اس لئے ان کو حکم دیا کہ تم ذرئ کی ہوئی گائے کے ایک حصه کو مقتول کی لاش کے ساتھ میں کرو ۔ اس سے مردہ زندہ ہو کر اپنے قاتل کو بتا دے گا ۔ چنانی جب مردہ کے ساتھ یہ معاملہ کیا گیا تو اس نے زندہ ہو کر اپنے قاتل کو بتا دے گا ۔ چنانی جب مردہ کے ساتھ یہ معاملہ کیا گیا تو اس فے زندہ ہو کر اپنے قاتل کا نام بتا دیا اور پھر فورا ہی مرگیا اس طرح ایک بہت بڑی مشکل حل ہوگئی ۔ بھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح اس مردہ کو زندہ کر دیا اس طرح وہ مردوں کو زندہ کر دیا اس طرح وہ مردوں کو زندہ کر دیا اس طرح وہ مردوں کو زندہ کرے گا ۔ اور وہ نہیں اپنی نشانیاں دکھاتا ہے تاکہ تم ایمان لاؤ

اور الله تعالیٰ کو قادر مطلق مجھو کیونکہ جس طرح وہ ایک مُردہ کو زندہ کرنے پر قادر ہے۔ ہے اس طرح وہ تمام مردوں کو زندہ کرنے کی قدرت رکھتا ہے۔

يهود کی قساوتِ قلبی

٣ > - ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِن بَغْدِ ذُلِكَ فَهِى كَا الْحِجَارَةِ الْمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْاَنْهُ ﴿ وَ الْحَجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْاَنْهُ ﴿ وَ الْآ نَهُ لَا نَهُ الْمَاءُ ﴿ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقُّ أَفَى فَيُخُرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ ﴿ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا لَكَا مَنْهُ الْمَاءُ ﴿ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعُلُونَ وَ مَنْهُ اللّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ وَ يَهْ لِكُا يَهْ مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ وَ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ وَ

پھر اس کے بعد ہمہارے ول پتھر کی مانند یا اس سے بھی زیادہ سخت ہو گئے ۔
اور بعض پتھر تو ایسے بھی ہیں جن سے ہمریں پھوٹ نکلتی ہیں اور ان میں ایسے
پتھر بھی ہیں جو پھٹ جاتے ہیں اور پھر ان سے پانی نکل آتا ہے ۔ اور ان میں
ایسے ( پتھر ) بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے ڈر سے گر پڑتے ہیں ۔ اور اللہ تعالیٰ
ہمبارے اعمال سے غافل ہمیں ۔

قَسَتُ : وه ( ول ) سخت پڑگئے ۔ وه سیاه ہو گئے ۔ ول کی قساوت یہ ہے کہ اس میں خوف و عبرت کی جگہ نہ رہے ۔

الْحِجَارَ فِي: پتمر - كنگريال - يه جمع كا صغيه ب اس كا واحد تَجُرُك - يَتَفَجَّرُ و وه پعوث پرتا ب - وه جارى بوتا ب - تَفَجَرُك مضارع - يَشَقَقُ : وه ثبت بوتا ب - وه بعث جاتا ب - تشقُقُ ك مضارع - يَشَقَقُ : وه ثبت بوتا ب ، وه كر پرتا ب - بَبُطُ و بُبُولُ ك مضارع - يَشَيْرُط : وه لاحكتا ب ، وه كر پرتا ب - بَبُطُ و بُبُولُ ك مضارع - يَشَيْرُ مَن الله عند الله ع

خُشْيَةِ: خشيت \_ خوف \_ ڈر ، ہيب ، خشيت اس خوف كو كہتے ہيں جس ميں تعظيم ملى ہوئى ہو يعنى جس سے ڈرا جائے اس كى عظمت دل ميں ہو -

تشریکے: اس آیت میں یہود کی قساوتِ قلبی بیان کی گئی ہے کہ الیے الیے واقعات و عجائبات قدرت دیکھنے کے بعد بہارے دل نرم اور اللہ تعالیٰ کی طرف مائل ہونے کی بھائے ، گناہ کرتے کرتے پتھریا اس سے بھی زیادہ سخت ہوگئے ہیں ۔ اس لئے انبیاء کی

نصیحت تم پر کوئی اثر بہیں کرتی ۔ تم سے تو پتھر ہی بہتر ہیں کہ بعض پتھروں میں سے بغریں پھوٹ نکلتی ہیں جن سے خلق خدا فائدہ اٹھاتی ہے اور ان میں سے بعض ایسے ہیں کہ جب وہ پھٹتے ہیں تو ان سے پانی جھرتا ہے اور بعض ایسے ہیں کہ خشیتِ الیٰ سے زمین میں آگرتے ہیں ۔ تہارے دلوں میں تو یہ وصف بھی نہیں ۔ لہذا وہ پتھروں سے بھی زیادہ سخت ہیں اس لئے نصیحت کی کوئی بھی بات ان پر اثر نہیں کرتی ۔

## كلام الهي مين تحريف

 « اَفَتَطْمَعُونَ اَنْ يَّوْمُنُو الْكُمْ وَ قَدْ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنْهُمْ يَسْمُعُونَ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنْ مَعْدِ مَا عَقَلُولُا وَهُمْ يَحُرِّ فُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُولُا وَهُمْ يَعْلَمُونَ .

 يعُلَمُونَ .

پس كياتم اميد ركھتے ہوكہ يہ ( يہود ) متہارے كہنے سے ايمان لے آئيں گے ( حالانكہ ) ان ميں كچے لوگ اليے بھى گزرے بيں جو الله تعالىٰ كا كلام سنتے تھے ۔ پھر اس ( كلام ) كو مجھنے كے بعد جان بوجھ كر اس ميں تريف كر ديتے تھے ۔

اَفَتَكُلُمُعُونَ : كياتم طمع ركھتے ہو - كياتم توقع ركھتے ہو - كياتم اميد ركھتے ہو - طُمُعُ اَ

يُحَرِّفُونَهُ: وه اس مين تريف كرتے بين - وه اس كو بدل ديتے بين - تَرْيفُ عَد مضارع -

آفٹری : بنی اسرائیل کی تاریخ کے اہم واقعات کے بیان کے بعد گزشتہ آیت میں یہ بتایا گیا تھا کہ یہود کے دل پتھر سے بھی زیادہ سخت ہو چکے بیں اس لئے ان پر عبرتناک واقعات کا کوئی افر مہیں ہوتا ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو تسلی دی ہے اور ان کو بتادیا ہے کہ یہود سے اسلام قبول کرنے کی امید رکھنا عبث ہے ۔ یہ شریر قوم ہے ۔ ان کے بڑوں میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں اور ان کے بعد بھی ایک گروہ ایسا تھا جو اللہ تعالیٰ کا کلام سننے اور سکھنے کے بعد بھی جان بوجھ کراس میں مخریف کر دیتا تھا ۔ حالانکہ وہ خوب جانتے تھے کہ ایساکرنا سخت گناہ ہے ۔

حضرت ابن عباس على عددى ہے كہ حضرت موى عليه السلام ستر آدميوں كو منتب كر كے وعدے كى جگہ لے گئے جبال انہوں نے اللہ تعالىٰ كا كلام سنا۔ كم جب يہ

لوگ وہاں سے والی آئے تو ان میں سے جو سچے تھے انہوں نے تو جس طرح سنا تھا اسی طرح قوم کو چہنچا دیا اور جن کے دلوں میں فساد تھا انہوں نے آگریہ کہا کہ ہم نے تو یہ سنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ( لینے کلام کے ) آخر میں یہ بھی فرمایا کہ اگر تم ان احکام کے کرنیکی طاقت رکھتے ہو تو کرو ورنہ نہ کرو ۔ اس یہی مخریف تھی حالانکہ وہ جلنتے تھے کہ کلام الی ایسا نہیں ہے ( مظہری ۱۸۲ ) ۔

جب ان کے بروں کا یہ حال تھا تو ان سے کس طرح امید ہو سکتی ہے کہ یہ اسلام قبول کرلیں گے ۔ یہ لوگ بد بخت اور بد طینت ہیں ۔ یہ ہر گز ایمان نہیں لائیں گے ۔

#### يهودكي منافقت

٢٦ - وَإِذَ اللَّوا الَّذِينَ الْمُنُو ا قَالُوْ الْمَنَّا وَ إِذَا خَلاَ بِعَضُهُمْ إلىٰ بَعْضُ هُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوْكُمْ بِهِ عَنْدُ رَبِّكُمْ مَ افَلاَ تَعْقِلُونَ مَ
 عُند رَبِّكُمْ مَ افلاً تَعْقِلُونَ مَ

اور جب یہ ( منافقین یہود ) مسلمانوں سے طبتے ہیں تو یہ ان سے ) کہتے ہیں کہ ہم ( بھی ) ایمان لے آئے ہیں اور جب یہ ایک دوسرے سے تہا طبتے ہیں تو کہتے ہیں کہ کیا تم مسلمانوں کو وہ سب باتیں بتا دیتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے تم پر ظاہر کر دی ہیں تاکہ اس سے وہ تہمیں تہمارے رب کے رو برو الزام دینے گئیں ۔ کیا تم نہیں مجھتے ۔

اَنْحُدِّنُونَهُمْ: كياتم ان سے بيان كرتے ہو - تَحَدِّنَثُ سے مفارع - عَدَّرُنْثُ سے مفارع - عَدَّرُ مُنْ سے مفارع - عُمَاجَةً عَلَمْ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

تنظری : اس آیت میں ان یہودیوں کا حال بیان کیا گیا ہے جو منافق تھے ۔ یہ لوگ جب مسلمانوں سے طبح تو ان پر اپنا ایمان ظاہر کر کے انہیں خوش کرنے اور لینے ایمان کو چ ثابت کرنے کے لئے ، آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تائید و تصدیق کے لئے وہ تمام پیش گوئیاں اور بشارتیں بیان کرتے جو توریت میں موجود تھیں ۔ پھر جب یہ لوگ آپس میں طبح تو ایک دوسرے کو لعنت و طامت کرتے اور کہتے کہ تم اپنی تعلیمات

مسلمانوں پر ظاہر کر کے خود اپنے خلاف انہیں ہتھیار مہیا کرتے ہو۔ مسلمان یہی دلائل تہارے خلاف استعمال کرتے ہیں ۔ اور بہاری ہی باتوں کو سند بنا کر قیامت کے روز وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں گواہی دیں گے کہ یہود سب کچھ جلنتے تھے بھر بھی ان لوگوں نے اسلام قبول نہیں کیا ۔

>> - اَوُلاَ يَعْلَمُوْنَ اَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَايُسِرُّ وُنَ وَ مَا يُعْلِنُونَ مَ

کیا یہ ( یہودی ) اتنا بھی ہنیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ وہ سب کچھ جانتا ہے جو کچھ وہ بوشیرہ رکھتے ہیں اور جو کچھ وہ ظاہر کرتے ہیں ۔

يُسِرُّونَ : وه چهات بين - أَسُرارُ سے مضارع -

يُعْلِنُونَ : وه علانيه كرت بين - وه ظاهر كرت بين - إَعَلانُ ع مضارع -

تعشری اس آیت میں یہود کے پڑھے لکھے منافقوں کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ وہ مومنوں سے اپنا کفر بھی چھپاتے ہیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق توریت میں جو بشارتیں اور پیش گوئیاں آئی ہیں وہ بھی چھپاتے ہیں مگر اس سے ان کو کچھ فائدہ حاصل نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ ان کے تمام بوشیدہ اور ظاہری امور سے باخبر ہے اور جب چاہے وہ ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں پر ظاہرفرہا دے ۔

جھوٹی آرزو ئیں

٨٤ - وَ مِنْهُمْ اُمِّيَوُّنَ لَا يَعْلَمُوْنَ الْكِتْبَ إِلَّا اَمَانِيَّ وَ إِنْ هُمْ الِلَّا يَظُنَنُّونَ مَا
 يَظُننُّونَ مَا

اور ان میں سے بہت سے ان پڑھ بھی ہیں جو کتاب کا علم مہیں رکھتے سوائے دل خوش کن باتوں کے اور وہ محض الکل پچو باتیں بناتے ہیں ۔

اُمِيون ؛ ان پڑھ ، ناخواندہ - يہ جمع كا صغيہ ب - اس كا واحد أُمِي كنا -

اَمَانِيَّ :

جھوٹی آرزوئیں ، تمنائیں ، یہ بھی جمع ہے اس کا واحد اُلمِینَ اُہے۔ الله اس آرزو اور تمنا کو کہتے ہیں جبے انسان اپنے دل ہی دل میں پخت کرتا ہے۔ مبال وہ جھوٹی باتیں مراد ہیں جو یہود کے علماء نے گھر لی تھیں (مظہری ۱۸۷)۔

تعشرت : اس آیت میں یہود کے آن پڑھ لوگوں کا حال بیان کیا گیا ہے کہ ان کی یہ کیفیت ہے کہ وہ توریت کو تو جانتے ہی نہیں ۔ انہوں نے صرف چند خیالی ، سنی سنائی من گھڑت اور بے بنیاد باتیں لینے دلوں میں جما رکھی ہیں جیسا کہ وہ کہا کرتے تھے ۔

لَنْ يَكُ خُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوْداً أَوْ نَصَارَى \_ بَرْهِ ١١١ -

جنت میں یہود و نصاری کے سوا اور کوئی ہر گز نہیں جائے گا۔

اس کا سبب ان کی کم حقلی اور کم فہمی تھی ۔ ان کو یہ معلوم ہی نہ تھا کہ توریت میں کیا لکھا ہوا ہے ۔ انہوں نے لینے بزرگوں سے چند بے بنیاد باتیں سنکر لینے دلوں میں پختہ کر رکھی تھیں اور وہ توقع رکھتے تھے کہ ان کے بزرگ ان کے گناہ بخشوا دیگئے ۔

## توریت میں تحریف پر وعید

49 - فَوْيَلُ لِللَّذِيْنَ يَكُتُبُونَ الْكُتْبَ بِآيِدِيْهِمْ ثُمْ يَقُولُونَ لَهَذَا
 مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُ وَا بِهِ ثَمَنّا قَلِيلًا ۚ ﴿ فَوَيْلُ لَهُمُ مِمّا كَتَبَتُ اللَّهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُ وَا بِهِ ثَمَنّا قَلِيلًا ۚ ﴿ فَوَيْلُ لَهُمُ مِمَّا كَتَبَتُ اللَّهِ لِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكُسِبُونَ ؞
 أيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكُسِبُونَ ؞

پس بڑی خرابی ہے ان کی جو لینے ہاتھوں سے کتاب ( توریت ) لکھ کر کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے ۔ تاکہ اس سے کچھ قیمت حاصل کرلیں ۔ بھر تُف ہے ان کے ہاتھوں سے لکھنے پر اور تُف ہے ان کی کمائی پر ۔

ويل : بلات ب - يه كلم زجر وعذاب ب -

ثُمُنا : قیمت - دام ، جمع اُفہان کے جو چیز بھی کسی چیز کے معاوضہ میں حاصل ہو وہ اس کا ممن ہے عبال من سے مراد دنیوی معاوضہ ہے -

تنظرت : علما یہود خوب جلنے تھے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نبی برح بیں مگر ایمان لانے سے اس لئے گریز کرتے تھے کہ کبیں وہ آمدنی نہ بند ہو جائے جو وہ توریت میں خریف کر کے عام لوگوں کو ان کی حسب منشاء مسائل بتاکر حاصل کرتے تھے ۔ اس کے علاوہ ان کو یہ بھی اندیشہ تھا کہ اگر عوام کو یہ بات معلوم ہو گئی کہ نبئ آخرالز مان صلی اللہ علیہ وسلم کی جو صفات توریت میں لکھی ہوئی ہیں وہ تمام محمد صلی اللہ علیہ

وسلم میں موجود ہیں تو تمام بہود ، مسلمان ہو جائیں گے اور اس طرح ان کی سب کائی جاتی رہے گی ۔ اس لئے انہوں نے توریت میں جہاں جہاں آپ کی صفات تھیں دہاں مخریف کر دی ۔ اس آیت میں علما بہود کی اس حالت کا ذکر ہے کہ وہ تحوری سی قیمت کے حصول کے لئے ، لینے امراء کی خواہش کے مطابق لینے ہاتھوں سے جھوٹی روایات لکھ کر پیش کر دیا کرتے تھے اور کمدیتے تھے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں یعنی توریت کی عبارت ہے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تُف ہے اس لکھنے پر اور تُف ہے اس کمائی بر ۔

منکرین عذاب کے وعوے کی تردید

٨٠ - وَقَالُوالُنُ تَمُسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيااً مَّعُدُودَةٌ مَ قُلُ اتَّخَذُ تُمُ
 عِنْدَاللهِ عَهْداً فَلَنُ يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَا أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ
 مَالاً تَعْلَمُونَ مَ

اور وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ہمیں گنتی کے چند روز کے سوا دوزخ کی آگ ہر گزنہ چھوئے گی ۔ ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ ان سے بوچھیئے کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے کوئی عبد کرالیا ہے کہ بھر وہ لینے عبد کے خلاف ہر گزنہ کرے گا یا تم اللہ تعالیٰ کے ذمہ الیبی باتیں لگاتے ہو جن کا تنہیں خود بھی علم نہیں ۔ یا تم اللہ تعالیٰ کے ذمہ الیبی باتیں لگاتے ہو جن کا تنہیں خود بھی علم نہیں ۔

أَتُكُذُنُّمُ: تَم نے لے لیا - تم نے بنا یا - آتِخَاذَ کے مشتق ہے -

عِنْد: الزويك - قريب - پاس - اسم ظرف -

عُهداً: عبد - قول - اقرار - پيان - اسم بھي ب مصدر بھي -

آتشری اس آیت میں یہود کے اس دعوے کا بیان ہے کہ ان کو دوزخ کی آگ چند روز سے زیادہ نہیں چوئے گی ۔ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ یہود کما کرتے تھے کہ دنیا کی کل عمر سات ہزار برس ہے ۔ ہر ہزار برس کے عوض ہمیں ایک دن عذاب ہوگا قبادہ اور عطا فرماتے ہیں کہ چند روز سے یہود کی مردا وہ چالیس دن ہیں جن میں ان کے آباد و اجداد نے گائے کی بوجا کی تھی ۔ (مظہری ۱۸۸) ۔

بنی اسرائیل لینے آپ کو اللہ تعالیٰ کے لاڑلے اور مجبوب مجھتے تھے۔ اس کی سند میں وہ اللہ تعالیٰ کے ان انعامات کو بیان کرتے تھے جو اللہ تعالیٰ نے وقتاً فوقتاً ان پر

کتے ۔ اس سلسلے میں انہوں نے اپنی طرف سے کئی باتیں گھڑ رکھی تھیں ۔ انہیں میں سے ایک بات یہ بھی تھی کہ اگر ان کی بد اعمالیوں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کو کوئی سزا دی بھی تو وہ صرف گنتی کے چند روز کے لئے ہوگی ۔ لہذا وہ بمیشہ دوزخ میں نہیں رہیں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں یہ کمکر ان کی تکذیب کر دی کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے عبد لیا ہے کہ تمہیں اس قدر عذاب ملے گا جو تم دعویٰ کرتے ہو ۔ اگر تم اللہ تعالیٰ سے عبد لیا جہ کہ تمہیں اس قدر عذاب ملے گا جو تم دعویٰ کرتے ہو ۔ اگر تم اللہ تعالیٰ سے ایسا عبد لے لیتے تو وہ ہرگز لینے عبد کے خلاف نہ کرتا ۔

ایل جنت و دوزخ

اَحُاطَتُ : اس نے گیر لیا - اس نے احاطہ کر لیا - اِحَاطَة یہ ماضی خَطِینَته اس کی خطا - اس کا گناہ - یہ واحد ہے - اس کی جمع خُطِنیَ یَ ہے کشریکے : حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ مبال برائی سے مراد کفر ہے - اور ایک
روایت میں ہے کہ اس سے شرک مراد ہے - سدی کہتے ہیں کہ اس سے کبیرہ گناہ مراد
ہیں جو تہ یہ تہ ہو کر دل کو گندہ کر دیں - مسند احمد میں حضرت عبداللہ بن مسعود سے
مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ گناہوں کو حقیر نہ مجھو
وہ جمع ہو کر انسان کی بلاکت کا سبب بن جاتے ہیں - پھر آپ نے ایک مثال بیان فرمائی
کہ اگر لوگ ایک ایک لکڑی لے آئیں تو ابنار لگ جاتا ہے پھر اگر اس میں آگ لگائی
جائے تو وہ بڑی بڑی چروں کو جلا کر خاک کر دیتی ہے ( ابن کثیر ۱۱۹ ۱۱ ) -

ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے مبود کے مذکورہ بالا دعوے کو کہ ان کو دوزخ کی آگ چند روز سے زیادہ نہ چھوئے گی رد فرمادیا ہے ۔ اور واضح طور پر بتایا ہے کہ کفر

کی وجہ سے کافر کا کوئی بھی عملِ صالح قبول بنیں ہوتا بلکہ اگر کسی نے کفر سے چہلے کچے نیک کام کئے ہوں وہ بھی کفر کی بنا پر ضائع ہو جاتے ہیں ۔ اس لھاظ سے کافر سرتا پا بدی میں گھرا ہوا ہوتا ہے جس کی سزا ابدی جہنم ہے ۔ دوسری طرف اہل ایمان ہیں ۔ اول تو ان کا ایمان ہی بہت بڑا عملِ صالح ہے پھر جو اعمالِ صالحہ ان سے سرزد ہوتے ہیں وہ بھی ان کے نامی اعمال میں درج ہوتے ہیں اس لئے وہ جنت کے مستق ہیں اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

پس مذکورہ آیات کی رو سے کافر کا ابدی جہنی ہونا ثابت ہے اور چونکہ صفرت موی آخری نبی مہنیں ہیں بلکہ ان کے بعد صفرت عییٰ نبی ہوئے اور آخر میں صفرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے اور آپ پر سلسلۂ نبوت ختم ہو گیا ۔ اور اب قیامت تک نہ کوئی نبی آئے گا اور نہ کوئی نبی شریعت ۔ اور یہود نے صفرت عیمیٰ علیہ السلام اور آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم دونوں کا الکار کیا لہذا وہ کافروں میں شامل ہو گئے ۔ اس لئے اس ضابطے کی رو سے وہ بھی ابدی جبنی ہیں ۔ پس ان کا مذکورہ بالا دعویٰ بلا دلیل ہی مبیں بلکہ خلاف دلیل بھی ہے ۔ (معارف القرآن ۲۵۲، ۲۵۳/ ۱) ۔

نبی اسرائیل کی عہد شکنی

٨٣ - وَإِذَا خُذْنَا مِيْثَاقَ بَنِي إِسُرَاءِ يَلَ لا تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللهَ سَ اللهَ اللهَ سَ وَالْمَلْكِيْنِ وَالْمَلُولَا وَالشَّلُولَا وَ الْمُلَالِّيْنَامِ وَالْمَلْكُمْ وَالْمَلُولَا وَالشَّلُولَا وَ الْمُلْمُ مُعْفِرُ ضُونَ مَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے بنی اسرائیل سے عبد لیا کہ تم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کی عبادت نہ کرنا اور ماں باپ سے اور رشتہ داروں سے اور یتیموں سے اور مسکینوں سے حسن سلوک کرنا اور لوگوں سے ایچی بات کہنا اور نماز قائم کرنا اور زکوۃ ادا کرنا ۔ پھر تم میں سے چند آدمیوں کے سوا سب منہ موڑ کر پھر گئے ۔

مِیْتُاقُ: اقرار ، عبد ، پیان ، وَثَاقَةً کے اسم آلہ ۔ یہ واحد ہے اس کی جمع مُواثِیْق آتی ہے ۔ يَتْمِيٰ : يتيم بح ، يه جمع ب اس كا واحد يَتْيَمُ ب - يتيم اس بح كو كهت بيس جس كا باب اس ك بالغ بونے سے وبط مرجائے -

مُسْكِيْنِ : مسكين - غريب - محتاج - اس كا واحد مِسْكَيْنَ ب - مسكين وه مفلس ب جو صاحب زكوة نه بو خواه وه بيار بو يا تندرست -

صناً: اچا ہونا ۔ عمدہ ہونا ، مصدر ہے ۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو لینے پانچ احکام یاد دلائے ہیں ۔ (۱) سب سے پہلے تعظیم الیٰ کا ذکر فرمایا کیونکہ یہی ( توحید ہی ) تمام نیکیوں کی بنیاد ہے۔

(۲) اس سے متصل ماں باپ کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید فرمائی ۔ گو یا توحید کے بعد ماں باپ کی تعظیم و حرمت دو سرے درجہ کا حکم ہے اور والدین ہی نہیں بلکہ ان کے سبب جو رشتے اور قرابتیں پیدا ہوتی ہیں خواہ وہ ماں کی طرف سے ہوں یا باپ کی طرف سے ، ان سب کے ساتھ بھی حسنِ سلوک کی تاکید ہے ۔ جس طرح ماں باپ کی تعظیم کے ساتھ ساتھ اہل قرابت کی تعظیم کا حکم ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کی تعظیم کے ساتھ ساتھ اس کی مخلوق کے ساتھ خیر و بھلائی کی تاکید ہے ۔ خاص طور پر بتیموں اور مسکینوں کے ساتھ حسن سلوک کر نا ۔ اگر وہ قرابت دار ہیں تو اور بھی زیادہ حسن سلوک کے مستحق ہیں ۔

ایک صحیح حدیث میں ہے کہ کسی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں کس کے ساتھ سلوک اور بھلائی کروں ۔ آپ نے فر مایا کہ اپنی ماں کے ساتھ ۔ اس نے عرض کیا بھر کس کے ساتھ ۔ آپ نے فرمایا کہ اپنی ماں کے ساتھ اس نے بھر عرض کیا کہ بھر کس کے ساتھ ۔ آپ نے فرمایا کہ اپنی ماں کے ساتھ اس نے بھر عرض کیا کہ بھر کس کے ساتھ ، ساتھ اور قریب والے کے ساتھ ، بھر اور قریب والے کے ساتھ ، کھر اور قریب والے کے ساتھ ، کھر اور قریب والے کے ساتھ ، کھر اور قریب والے کے ساتھ ، کہر اور قریب والے کے ساتھ ، کھر اور قریب والے کے ساتھ ( ابن کثیر ۱۹۱۹ ) ۔

(٣) بنی نوع انسان کے لئے عمدہ بات کہنا ، اچھا مشورہ دینا ، فحش اور بد کاموں سے نرمی اور اخلاق کے ساتھ منع کرنا ، ترش روئی سے پیش نہ آنا ۔

مسند احمد میں حضرت ابو ذُرَّ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اچی چیز کو حقیر نہ سمجھو اگر اور کچھ نہ ہو سکے تو لینے بھائی سے بنستے ہوئے چبرے کے ساتھ بی ملاقات کرلو ( ابن کثیر ۱/۱۲۰) ۔

(٣) نماز قائم كرو \_ سجده كرو اور دعاكرو \_ مصيبت كے وقت اس سے التجاكرو \_

( ۵ ) اس کے بعد زکوٰہ یعنی مالی عبادت کا حکم ہے جس سے یتیموں اور مسکینوں کا حق مجی ادا ہوتا رہے ۔

یہود میں سے چند لوگوں کے سواسب نے ان احکام سے مند موڑ لیا تھا بھر بھی وہ اللہ تعالیٰ کے محب ہونے کے دعوایرار تھے۔

٨٣ - وَا فَاخَذُنا مِيْثَاقَكُمْ لَا تَسُفِكُوْنَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُوْنَ الْمُعَدُونَ مِ الْأَتُخْرِجُونَ الْمُسْكُمُ مِّنْ دِيَارِ كُمْ ، ثُمُّ اقْرُرْتُمْ وَانْتُمُ تَشْهَدُوْنَ .

اور ( وہ وقت یاد کرد ) جب ہم نے تم سے عبد لیا کہ تم آپس میں خونریزی نہ کرنا اور نہ لینے لوگوں کو جلا وطن کرنا ۔ پھر تم نے اقرار کر لیا اور تم ( اس کی) شہادت بھی دیتے ہو ۔

تُسفِكُونَ : تم (خون) بہاتے ہو۔ تم خونریزی كرتے ہو۔ سَفَکُ سے مضارع ۔ دِمَاءً كُمُ : تہارے خون - بہارے ہو ۔ یہ جع كا صغہ ہے اس كا واحد دُمَّ ہے ۔ دِمَاءً كُمُ : تہارے خون - بہارے ہو ۔ یہ جع كا صغہ ہے اس كا واحد دُمَّ ہے ۔ تشریح : اس آیت میں مزید دو حكوں كا بیان ہے جو بنی اسرائیل پر فرض كئے گئے ۔ تقریح :

( ۱ ) آپس میں خونریزی نہ کرنا ۔ ( ۲ ) اپنی قوم کے لوگوں کو جلا وطن نہ کرنا ۔

٨٥ - ثُمَّ اَنْتُمُ هُولاً ءَ تَقْتُلُونَ اَنْفُسَكُمْ وَ تُخْرِجُونَ فَرِيْقاً مُنْكُمْ وَمُو مُكَرَّمَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ، وَ إِنْ يَا تُوكُمُ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظْهُرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ، وَ إِنْ يَا تُوكُمُ السَّرِكِ تُظْهُرُونَ عَلَيْكُمْ الْخُرَاجُهُمْ ، وَافْتُومُنُونَ السَّيْمُ الْخُرَاجُهُمْ ، وَافْتُومُنُونَ بِبَعْضِ ، فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلاَّ خِزْقَ فِي الْحَيُوةِ الدَّنْيَاءَ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ يُرَدُّونَ الِلَّ اللهِ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ، وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ،

مچرتم بی تو ہو جو اپنے لوگوں کو اپنے آپ قتل کرتے ہو اور اپنے ایک گروہ کو

ان کے گھروں سے باہر نکالتے ہو۔ ان پر گناہ اور ظلم کے ساتھ چڑھائی کرتے ہو۔ اور اگر ( وہی لوگ غیر قوموں کے ) قیدی ہو کر بہارے پاس آتے ہیں تو تم فدید دیکر ان کو چھڑا لیتے ہو حالانکہ ان کا نکالدینا ہی تم پر حرام تھا۔ اور پھر کیا تم کتاب کے کچھ صد پر ایمان رکھتے ہو اور کچھ کا انکار کرتے ہو۔ پھر جو تم میں سے ایسا کرے اس کی سزا یہی ہے کہ وہ دنیا میں رسوا ہو اور قیامت کے روز بھی اس کو سخت عذاب میں ڈالا جائے۔ اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے غافل نہیں۔

تَظْهُرُونَ : تم آلِي مين مدد كرتے ہو - تَظَامُرُ سے مضارع -

عُدُوانِ : حد سے برحنا - ظلم - زیادتی - مصدر ہے -

اسری: گرفتار ہو کر ۔ قیدی بن کر ۔ یہ اُسِیری جمع ہے ۔

تُفَدُّوْهُمْ: تَم فديد ديكر ان كو قيد ے چراتے ہو - مُفَادَاةً ك مضارع -

خِرْیُ : ذلت - خواری - رسوائی - مصدر ہے -

يُرَدُّونَ : وه لوثائے جائيں گے - رَدِّے مضارع بجول -

تعشری کے در اس انصار کے دو قبیلے تھے۔ ایک اوس اور دوسرا خزرج۔ دونوں بوں کی بوچا کرتے تھے۔ اسلام سے وہلے ان میں لڑائیوں کا سلسلہ چلتا رہتا تھا۔ یہود کے تین قبیلے تھے۔ ایک بنو قینتقاع ، دوسرا بنو نفیر اور تیسرا بنو قریفہ ہا۔ ان میں سے بنو قینتقاع اور بنو قریفہ قبیلہ اوس کے حلیف قینتقاع اور بنو قریفہ قبیلہ اوس کے حلیف تھے۔ جب اوس و خزرج کے قبیلوں میں جتگ و جدال ہوتا تو یہود کے یہ تینوں قبیلے بھی لین لین لین حلیف کا ساتھ دیتے۔ جنگ میں دونوں طرف کے یہودی بھی ایک دوسرے کے ہاتھوں مارے جاتے اور موقع پاکر وہ ایک دوسرے کے گروں کو اجاز دیتے ، ان کے مال و دولت پر قبضہ کر لینے اور ان کو دیس نکالا بھی دیدیتے تھے۔ جب لڑائی رک جاتی تو فریق مخلوب کے قیدیوں کا فدیہ دیکر ان کو چرا لینے اور کہتے کہ بمارے لئے اللہ تھائی کا یہی حکم ہے کہ بم میں سے جب کوئی قید ہو جائے تو بم اس کو فدیہ دیکر چوالیں۔ (ابن کثیر ۱۱۲۰/ ۱)۔

اس آیت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے یہود کی اس حالت کا

بیان ہے کہ اس عبد و پیمان کے باوجود تم آپس میں خون ریزی بھی کرتے ہو اور تم میں سے ایک گروہ دوسرے کو جلا وطن بھی کرتا ہے ۔ اور یہ کتنی عجیب بات ہے کہ اگر ان جلا وطن کئے ہوئے لوگوں میں سے کوئی شخص دوسری قوم کے ہاتھوں قید ہو جائے تو تم اسرائیلی کا آزاد کرانا کارِ ثواب جان کر ، اس کو مال کے بدلے قید سے رہائی دلاتے ہو حالانکہ تم ان کو جلا وطن کرنے کے حکم سے انگار کرتے ہو ۔ پھر تم میں سے وکوئی ایسا کرے تو اس کی یہی سزا ہے کہ وہ دنیا میں رسوا اور ذلیل ہو اور قیامت میں وہ سخت عذاب میں بنتلا ہو ۔ اور اللہ تعالیٰ تہارے کرتوتوں سے غافل نہیں ۔

ونياكو آخرت پر ترجيح وينا ٨٦ - أُولَئِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُّا الْحَيُولَّ الدُّنْيَا بِالْا خِرَةِ رَفَلاَ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمُ يُنْصَرُّونَ ﴿ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمُ يُنْصَرُّونَ ﴿

یبی وہ لوگ ہیں جنبوں نے آخرت کے بدلے دنیاوی زندگی کو خریدلیا ۔ پس نہ تو ان کے عذاب میں کمی ہوگی اور نہ ان کی کوئی مدد کی جائے گی ۔

اشْتَرَوُا: انہوں نے بیچا - انہوں نے خریدا - اِشْتِرَادُ سے ماصی -کیخی اُفک : اس میں تخفیف کی جائے گی - اس میں کمی کی جائے گی - تَخْفِیْفَ سے مضارع مجول -

کشرمی : یہی وہ لوگ ہیں جن کو قیامت کی ذرا پرواہ بہیں اور انہوں نے آخرت کے عیش و آرام کے بدلے میں فانی دنیا کے حصول کو مقدم جانا ۔ یہ لوگ احکام خداوندی کو جانتے ہوئے بھی پسِ بہت ڈالدیتے ہیں ، امانت و دیانت ان میں سے اکھ گئی ہے ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صفتیں ، آپ کی نشانیاں ، آپ کی نبوت کی تصدیق ، آپ کی جائے پیدائش اور جائے ، بجرت وغیرہ سب توریت میں موجود تحمیں مگر یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ اس یہی لوگ ، میشہ عذاب میں میں میں اگری کے ۔ نہ ان کے عذاب میں کمی کی جائے گ

# ا ہیاء کی تکذیب

٨٤ - وَلَقُدُ أَتُينَا مُؤْسَى الْكِتْبَ وَ قَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِ لِا

بِالرُّسُلِ لَهُ وَ أَتَيُنَا عِيْسَى أَبِنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَاَيَّدُنْهُ بِرُ وَحِ أَلْقُدُسِ مَ أَيَّذُنْهُ بِرُ وَحِ أَلْقُدُسِ مَ أَفَكُمُ كُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُولَى أَنْفُسُكُمُ الْقُدُسِ مَ أَفَكُمُ كُمُ لَا تَكْوَلَى الْفُسُكُمُ اللَّهُ لَا تَكْولَى أَنْفُسُكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

اور بینک ہم نے موی کو کتاب دی اور اس کے بعد ہے در ہے رسول بھیج ۔
در ہم نے مریم کے بیٹے علیٰ کو کھلے معجزے دئے اور پاک روح (جرائیل )

ا اس کو قوت دی ۔ پھر کیا ہوب کوئی رسول تہارے پاس وہ حکم لائے جس کو تہارا دل نہ چاہے تو تم محملانے اور ایک گروہ کو تم جھٹلانے اور ایک گروہ کو قتل کرنے گو۔

قَلْمَیْنَا: ہم نے ہے ور ہے ہمیا ۔ ہم نے کے بعد دیگرے بھیجا ۔ تَقَفِیَة بِے ماصی ۔

اَیکُدُنه م بم نے اس کی تائید کی ۔ ہم نے اس کو قوت دی ۔ تَابِیدُ کے ماضی ۔

فکرس : پاک ہونا ۔ عبال مردا حضرت جرائیل علیہ اسلام ہیں ۔ یہ مصدر بھی ہے۔ اسم بھی ۔

كُلَّكُما: جب كمى - جس وقت - اكثر - يد لفظ كُلُّ اور مَا سے مركب ب -

تُھُوٰی : وہ خواہش کرتی ۔ وہ چاہتی ہے ۔ سُوی سے مضارع ۔

آخشری اب بن امرائیل کے ای سلوک کا ذکر ہے جو وہ گزشتہ ابیا، اور رسولوں کے ساتھ کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ فرمانا ہے کہ ہم نے حضرت موی علیہ السلام کو کتاب ( توریت ) دی تھی ۔ حضرت موی کی وفات کے بعد ان کا دین توریت کے ذریعہ قائم رہا اور اس کی تعلیم و ترویج کے لئے ہم نے ہے در ہے رسول بھیج اور ان سب کے بعد ہم نے حضرت عیی جبن مریم کو نبوت کی کھلی دلیلیں دیکر بھیجا اور روح القدوس کے ساتھ ان کی تائید کی ۔ حضرت عییٰ علیہ السلام کو نبوت کی جو کھلی دلیلیں دی گئی میں وہ یہ تھیں کہ مردوں کو بحکم خدا زندہ کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، برص زدہ کو شفایاب اور اندھوں کو آنکھ والا کر کے دکھا دینا ، مٹی سے پرندہ بنا کر اس میں پھونک مار کر اس کو بحکم خدا اڑا دینا وغیرہ ۔ اس سے تمام بنی امرائیل میں کھلبلی میں کھلبلی میں کھلبلی میں کھلبلی میں ارک اس کو بحکم خدا اڑا دینا وغیرہ ۔ اس سے تمام بنی امرائیل میں کھلبلی میں کھلبلی میں کھی کئی ۔ بنی امرائیل نے اپنی اذلی بد بختی سے یہ کیا کہ جب بھی کوئی رسول ایسا حکم

لایا جو ان کی خواہشات و توقعات کے خلاف ہو تو انہوں نے خفا ہو کر اس سے منہ پھیر لیا ۔ اس پر بس بہیں کیا بلکہ انہوں نے بہت سے رسولوں کو تو صاف صاف جھٹلایا اور ان کی بے توقیری کی اور بہت سوں کو قتل کر ڈالا۔ (حقانی ۲۳۷، ۲۳۲ / ۱ ابن کیے را ایا ۔ (حقانی ۲۳۲، ۲۳۲ / ۱ ابن کیے را ایا ۔ (حقانی ۱/۱۲۲ ) ۔

## کافروں پر لعنت

٨٨ - وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلَفً ا عُلَفً ا بَلْ لَّعَنَاهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا تَا اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا تَا يُؤْمِنُونَ .

اور وہ كہتے ہيں كہ ہمارے دل غلاف ميں محفوظ ہيں ۔ (مہيں) بلكہ اللہ تعالىٰ في ان كے كفر كے سبب ان ير لعنت كر دى ہے ۔ پس وہ بہت ہى كم ايمان لاتے ہيں ۔

و د و غلف

تعشری : اس آیت میں بنی اسرائیل کا وہ رویہ اور سلوک بیان کیا گیا ہے جو انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآنِ کریم کے ساتھ روا رکھا تھا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ، یہود آپی نبوت اور قرآنِ مجید کو تسلیم نہ کرنے کا سبب یہ بیان کرتے تھے کہ ہمارے دل غلافوں میں محفوظ ہیں جو بات سنتے ہیں اے محفوظ کر لیتے ہیں اور ہم اس پر سختی ہے کار بند ہیں جو ہمیں ہمارے بزرگوں سے پہنچا ہے ۔ اپنی سٹ دھری اور کج فہمی کو وہ اپنی خوبی کے طور پر بیان کر رہے ہیں حالانکہ حق کی روشنی کو قبول نہ کرنا کوئی خوبی اور استقامت نہیں بلکہ اس سے تو ان کے دلوں کی کیفیت

ظاہر ہوتی ہے کہ وہ اس قدر زنگ آلود اور سیاہ ہو گئے ہیں کہ اب ان میں انوارِ ہدایت کا اثر قبول کرنے کی صلاحیت ہی ہمیں رہی ۔ ان کے اس کفر و ضلالت کے سبب اللہ تعالیٰ نے ان پر لعنت فرمادی ہے اور ان کے دلوں کو ہر قسم کی خیر سے دور کر دیا ۔ اس لئے وہ بہت ہی کم تعداد میں ایمان لاتے ہیں ۔ چنای مشرکین ان کے مقابلہ میں بہت زیادہ تعداد میں ایمان لائے (حقائی ۱/۳۲۸) ۔

#### یهود کا خسد و عناد

٨٩ - وَلَمَّا جَاءَ هُمْ كِتَابٌ مِّنُ عِنْدِاللهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ « وَكَانُو ا مِنْ قَبُلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا كُمُ فَلَمَّا جَاءً هُمْ مَّا عَرَفُوا كَفْرُ وَا إِنَّا فَلَمَّا جَاءً هُمْ مَّا عَرَفُوا كَفْرُ وَابِهِ دَ فَلَعْنَهُ اللهِ عَلَى الْخَفِرِيْنَ .

اور جب الله تعالیٰ کی طرف سے ان کے پاس ایک الیی کتاب (قرآن) پہنی جو اس ( توریت) کی تصدیق کرتی ہے جو ان کے پاس ہے حالانکہ اس سے جہلے وہ ( اس کی برکت ہے ) کافروں پر فتح بھی ملگتے تھے ۔ پھر جب ان کے پاس وہ آیا جس کو انہوں نے پہچان بھی رکھا تھا تو وہ اس کے منکر ہو گئے ۔ سو منکروں پر الله تعالیٰ کی لعنت ہو۔

يَسْتَفْتِحُونَ : وه فَعْ كَى دعا ملكَة بين - وه مدد چلهة بين - اِسِّتْفَتَاحُ ع مضارع - عَرَفُونَ : انهون في عند عَرفُونَ أَنْ و مُعْرِفَةً عَ ماضى - عَرفُونَ و مُعْرِفَةً عَ ماضى -

تشری : جب بہودیوں اور مشرکین عرب کے درمیان لڑائی ہوتی تو بہود کہا کرتے تھے کہ عنقریب اللہ تعالیٰ کی پی کتاب لیکر اللہ تعالیٰ کے ایک عظیم الشان پیغمبر تشریف لانے والے ہیں ۔ ہم ان کے ساتھ ہو کر تہیں ایسا قتل و غارت کریں گے کہ تہارا نام و نشان نہ رہے گا ۔ یہ لوگ اللہ تعالیٰ ہے دعا کیا کرتے تھے کہ اے اللہ! تو اس نبی کو جلد نجیج جس کی صفتیں توریت میں بیان کی گئی ہیں تاکہ ہم ان پر ایمان لا کر ان کی معیت میں تیرے دشمن ہے انتقام لیں ۔ پھر جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے اور انہوں نے تمام نشانیاں آپ میں دیکھ لیں اور آپ کو چہچان لیا تو چونکہ آپ عرب میں سے تھے اس لئے انہوں نے حمد و عناد کی بنا پر آپ کی نبوت کا انکار کر دیا ۔

اس کے بر عکس وہ مشرکین مدینہ جوان یہود سے آپ کی بعثت کا زمانہ اور آپ کی صفات سنتے چلے آتے تھے ان کو ایمان کی دولت نصیب ہوئی اور با لا خروہ آپ کے ساتھ ہو کر یہود پر غالب آگئے ۔ ( ابن کثیر ۱۲۳/ ۱) ۔

امام احمد اور طبرانی نے سلم بن تیں ہے روایت کی ہے کہ ہمارے مملہ بن عبدالا شبل میں ایک یہودی رہتا تھا۔ اس نے ہم ہے عالم آخرت کے عذاب و ثواب کا ذکر کیا تو ہم نے اس ہودی رہتا تھا۔ اس نے ہم سے عالم آخرت کے عذاب و ثواب کا ذکر کیا تو ہم نے اس ہوگا ہو ہی تو اس بن ہا عنقریب کمہ کی طرف ہے ایک بنی معبوث ہوگا وہ اس بات کو ثابت کر دے گا۔ ہم نے بوچھا کہ وہ کب ظاہر ہوگا اس نے میری طرف نظر کر کے کہا کہ اگر یہ لڑکا اپنی طبعی عمر تک زندہ رہا تو دیکھ لے گا۔ سلمہ کہتے ہیں کہ کچے روز بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خبر مشہور ہو گئی۔ پھر جب سلمہ کہتے ہیں کہ کچے روز بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خبر مشہور ہو گئی۔ پھر جب آپ مدینہ میں آئے تو ہم نے اس یہودی ہے کہا اب تو ان پر ایمان کیوں نہیں لاتا۔ آپ مدینہ میں آئے تو ہم نے اس یہودی ہے کہا اب تو ان پر ایمان کیوں نہیں لاتا۔ اس نے نجل ہو کر کہا یہ وہ شخص نہیں ۔ اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جب ان کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف ہے وہ کتاب (قرآن) آئی جو اس (قوریت) کی تصدیق کرتی تھی جو ان کے پاس تھی تو انہوں نے یہ جانتے ہوئے بھی کہ یہ وہی کتاب اور وہی نبی ہے جس کے ہم منتظر تھے ، ان کا انکار کردیا ۔ پس ایسے منکروں پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے (حقائی ۱۳۲۸) ا)۔

# حسد و عناد کی سزا

٩٠ بِنْسَمَا أَشْتَرُوا بِهَ أَنْفُسُهُمُ أَنْ يُكُفُرُوا بِمَا اَنْزُلَ اللهُ بِغُيا أَنْ يَكُفُرُوا بِمَا اَنْزُلَ اللهُ بِغُيا أَنْ يَكُفُرُوا بِمَا اَنْزُلَ اللهُ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِم فَبَاءً وَ لِغُياءً وَ لِلْكُفِرِينَ عَذَابً مُجْيَنًا .
 بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ ، وَلِلْكُفِرِينَ عَذَابً مُجْيَنًا .

انہوں نے لینے آپ کو بہت ہی بڑی چیز کے بدلے یچ دیا۔ (وہ یہ کہ) وہ اللہ تعالیٰ نے اس (وی ) کو لینے اللی چیز کا اس حسد میں انکار کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس (وی ) کو لینے فضل سے لینے بندوں میں سے جس پر چاہا کیوں اثار دیا۔ سو وہ لوگ خضب بالائے غضب کے مستق ہو گئے اور کافروں کے لئے ذات کا عذاب ہے۔

بِنْسَمًا: برا ہے جو کچے کہ۔

بغیباً: حد کرنا ۔ بغاوت کرنا ۔ سرکشی کرنا ۔ فساد کرنا ۔ ظالم کو بائی اس لئے کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ جو امام وقت کی مخالفت پر مقابلہ کے لئے نکلے اسے بھی بائی اس لئے کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ حاسد کو اس لئے بائی کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ حاسد کو اس لئے بائی کہتے ہیں کہ وہ جس پر حسد کرتا ہے اس کی نعمت کا زوال چاہتا ہے ۔ (مظہری ۹۵/۱) ۔

بَاءُ وَا: انہوں نے کمایا ۔ وہ مستق ہوئے ۔ بُواَء سے ماصی ۔

مَيْ مِينَ : وليل كرنے والا - رسواكرنے والا - إَهَانَهُ إِن اسم فاعل -

تشریکے : یہود نے قرآنِ مجید اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا جو ا**نکار کیا** تھا ، اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان کے انکار کو تجارت سے تشبیہہ دی ہے کہ انسان ونیا میں ایک تاجر کی حیثیت سے آیا ہے اس کا مال تجارت اس کی عمر ہے اور جو کچھ اچھے یا بڑے کام وہ کر رہا ہے ، یہ وہ مال ہے جو وہ اپنی بیش قیمت عمر کے بدلے میں کما رہا ہے ۔ یہود نے اپنی قیمتی عمر کے بدلے میں جو کچھ کمایا یا کیا وہ اللہ تعالیٰ کی نازل کی ہوئی چیزوں کا انکار ہے ۔ لہذا یہ بہت بڑا سودا ہے ۔ حضرت علیی اور انجیل کا انکار كرنے ، توريت پر عمل ند كرنے ، پر كھڑے كى بوجا كرنے اور ہفتہ كے دن حد سے تجاوز كرنے يہود بہلے بى غضب المئ ميں سلائے اب اس غضب ير مزيد غضب يہ ہو گيا كه انہوں نے قرآن کریم اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کا بھی انکار کر دیا اور اس کی وجہ ان کا تکبر ، حسد اور بغض و عناد ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان میں سے نہ تھے بلکہ آپ عرب میں سے تھے حالانکہ اللہ تعالیٰ خوب جانیا ہے کہ وہ این نبوت و رسالت کس کو عطا فرمائے اور کس پر لینے فضل و کرم سے وجی نازل فرمائے ۔ بنی اسرائیل کے کفر کے نتیجہ میں ، قیامت کے روز ان یر ذلیل ورسوا کرنے والا عذاب ہوگا ۔ اس کے برعکس گنبگار مومنوں کوجو عذاب ہوگا وہ ذات ورسوائی کے لتے بنیں بلکہ وہ ان کو گناہوں سے پاک کرنے کے لئے ہوگا۔ (حقانی ۱/۳۲۹ ، ابن كثر ١٢٥ / ١) -

حق كالنكار

ا٩ - وَاذِ ا قِيلُ لَهُمْ أُمِنُوا بِمَا آنَزُلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا ٱنْزِلَ

عَلَيْنَا وَيَكُفُرُ وَنَ بِمَا وَرَاءَ لا ةَ وَهُوَالْحَقُّ مُصَدِّقاً لِّمَا مَعَهُمْ طَوَّالُكَةً مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ طَوَّالُ وَيُكُونَ مُكُونِينَ مَا اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ مَا

اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ تم اس پر ایمان لے آؤ جو اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا ہے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو اس (کتاب) پر ایمان رکھتے ہیں جو ہم پر اتاری گئی اور اس کے علاوہ وہ سب کا انکار کرتے ہیں ۔ حالانکہ وہ (قرآن) برحق ہے اور تصدیق کرتا ہے اس (کتاب) کی جو ان کے پاس ہے ۔ آپ ان سے بوچھتے اگر تم ایماندار تھے تو پہلے سے اللہ کے نبیوں کو کیوں قتل کرتے سے بوچھتے اگر تم ایماندار تھے تو پہلے سے اللہ کے نبیوں کو کیوں قتل کرتے

وَرَاءُ لا: اس ك سوا - اس ك علاوه -

تعشر آگے: جب یہود سے کہا جاتا کہ تم قرآنِ مجید اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاؤ تو وہ کمدیتے کہ ہم تو اس پر ایمان لائیں گے جو ہم پر نازل کیا گیا ہے یعنی توریت ۔ اس سے ان کے حسد کا پتہ چلتا ہے ۔ اور اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ چونکہ دوسری کتابیں ہم پر نازل نہیں کی گئیں اس لئے ہم دوسری کسی کتاب پر ایمان نہیں دوسری کتاب پر ایمان نہیں لائیں گے ۔ یہی ان کے دعوے کی تردید ہے کہ جب وہ قرآنِ کرم کو نہیں ملئے جو توریت کی تلذیب لازم آتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

النَّذِيْنَ النَّيْنَا هُمُ الْكِتْبَ يَغِرِ فُوْنَهُ كَمَا يَغِرِ فُوْنَ اَبْنَاءُ هُمْ . لقره ١٣١

ابل کتاب آپ کو اس طرح جلنتے ہیں جس طرح کوئی اپنی اولاد کو پہچانتا ہے۔

پی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے انکار سے تو توریت پر بھی ایمان نہ رہا ۔ اس کے بعد فرمایا کہ انبیاء کا قتل تمام آسمانی کتابوں کی رو سے کفر ہے ۔ اگر توریت پر بہارا ایمان ہے تو تم نے اگلے انبیاء کو جو نئی شریعت اور نئی کتاب کے بغیر آئے اور توریت کی تصدیق و اتباع کرتے تھے ، کیوں قتل کیا ۔ کتاب کے بغیر آئے اور توریت کی تصدیق و اتباع کرتے تھے ، کیوں قتل کیا ۔ پی بہارا ایمان نہ تو اس کتاب پر ہے اور نہ اُس کتاب پر ، تم تو محض نوابش کے بندے ، نفس کے غلام اور اپنی رائے اور قیاس کے ماتحت ہو ۔ غرض کسی بہلو سے بہارا قول وفعل صحح اور درست نہیں مظہری ( ۱۹۱ ) ، ابن کثیر ۱/۱۱۵) ۔

## ب*چھڑے* کی پوجا

9٢ - وَلَقَدُ جَا ءَكُمُ مُّوسىٰ بِالْبَيِّنْتِ ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ، بَعُدِهِ وَ انْتُمُ ظُلِمُونَ ،

اور بیشک بہارے پاس موٹی کھلے معجزے لیکر آئے پھر بھی اس کے بعد تم نے پچھرے کو ( معبود ) تجویز کر لیا اور تم نے تو ظلم پر کر باندھ رکھی تھی ۔

کفشری کے اس آیت میں یہود کو بتایا گیا ہے کہ تم دعویٰ تو ایمان کا کرتے ہو مگر نبوت کی کھلی نشانیاں دیکھنے کے باوجود تم صریح شرک میں بتلا ہو جس سے حضرت موئ علیہ السلام کی تکذیب بھی لازم آتی ہے ۔ تم نے حضرت موئ سے بڑے بڑے معجزے دیکھے مثلاً طوفان ، ٹڈیاں ، جوئیں ، مینڈک ، خون ، وغیرہ جو حضرت موئ کی بد دعا سے ان کے معجزے کے طور پر ظاہر ہوئے ۔ اسی طرح لکڑی کا سانپ بن جانا ۔ ہاتھ کا روشن ہو جانا ، سمندر کو چیر کر اس میں خشک راستہ بنا دینا ، بادلوں کا سایہ کرنا ، من و سُلُوٰی اترنا ، پتھر سے بنریں جاری ہونا وغیرہ تمام معجزات حضرت موئ سے ظاہر ہوئے اور تم نے اپنی آنکھوں سے دیکھے ۔ یہ سب ان کی نبوت اور اللہ تعالیٰ کی توحید کی روشن دلیلیں تھیں اس کے باوجود ادھر حضرت موئ کوہ طور پر گئے ادھر تم نے پھرے کو معبود بنا لیا ۔ نتیجآنہ تو توریت پر بتہارا ایمان رہا اور نہ حضرت موئ پر ۔ پکھرے کو معبود بنانے کا واقعہ اگرچہ ان یہود کے ساتھ پیش نہیں آیا تھا جو پکھرے کو معبود بنانے کا واقعہ اگرچہ ان یہود کے ساتھ پیش نہیں آیا تھا جو آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں نزول قرآن کے وقت موجود تھے مگر چونکہ یہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں نزول قرآن کے وقت موجود تھے مگر چونکہ یہ لوگ لینے اجداد کے حالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دعویدار تھے اس لئے یہ لوگ لینے اجداد کے حالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دعویدار تھے اس لئے یہ لوگ لینے اجداد کے حالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دعویدار تھے اس لئے یہ لوگ لینے اجداد کے حالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دعویدار تھے اس لئے یہ

رفع طور

بھی ان کے دور میں شامل ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱۲۱/ ۱ ، معارف القرآن ۲۲۲/ ۱) ۔

9٣ - وَ إِذَ اَخَذُنَا مِيْتَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوُقَكُمُ الشَّوْرَ ﴿ خُذُواماً الْكُورَ ﴿ خُذُواماً الْكُنْكُمْ بِثَوْلِا فِي الْتَيْنَكُمْ بِهُ الْمُعَوَا ﴿ قَالُوا سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا اللَّوْرَبُوا فِي الْتَيْنَكُمْ الْعَجْلَ بِكُفِرِهِمْ ﴿ قُلْ بِئُسَمَايَا مُرُكُمُ بِهُ إِيْمَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِيْنَ ﴾ ايمَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِيْنَ ﴾ ايمَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِيْنَ ﴾

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے تم سے عہد لیا اور کوہ طور کو تہارے

اور بلند كرديا (اور تبهيں حكم ديا) كه جو كچ بم تبهيں ديں اس كو مفبوطی سے لے لو۔ اور سنو ا انہوں نے كہا كہ بم نے سن تو ليا مگر مانيں گے نہيں۔ اور ان كے كفر كے سبب ان كے دلوں ميں تو پچھڑا گھر كر گيا تھا۔ آپ كمديجة كد اگر تم ايماندار ہو تو تبهارا ايمان تبہيں بہت ہى برا حكم دے رہا ہے۔

آفٹر می ایسان رکھتے ہو جو تم پر نازل کیا گیا یہ بھی صریحاً غلط ہے ۔ کیونکہ تم نے تو خود اس پر ایمان رکھتے ہو جو تم پر نازل کیا گیا یہ بھی صریحاً غلط ہے ۔ کیونکہ تم نے تو خود صرحت موسی علیہ السلام کے معجزات بھیات کا الکار کیا اور انبیار کو قتل کیا اور توریت کا الکار کیا طلائکہ جب وہ تہیں دی گئی تھی تو اس وقت کوہ طور کو تم پر بلند (معلق) کیا گیا تھا اور تم نے یہ جان لیا تھا کہ اب اگر اس کو نہ لیا تو یہ بہاڑ تم پر آگرے گا۔ اس وقت بھی تہارا یہ حال تھا کہ زبان سے تو تم نے سمعنا (ہم نے مان لیا) کہا اور دل میں عصینا (ہم نے مان لیا) کہا اور دل میں عصینا (ہم نے مان لیا) کہا اور کرامتیں وکیصنے کے باوجود پھڑے کی بوجا کی برائی تہمارے دلوں میں اس طرح رج بس کرامتیں وکیصنے کے باوجود پھڑے کی بوجا کی برائی تمہارے دلوں میں اس طرح رج بس طرح زمین بانی کو پی لیتی ہے اور بھر اس سے گھاس پھونس اگاتی ہے ۔ اس طرح تہارے دل کی نازل کردہ کہاوں کا انگار کرنا ، آنجاء کا قتل کرنا اور دل میں قرآن کریم کا جان بوجھکر انگار کرنا ، اللہ تعالیٰ کی عبادت اور صلہ رہی کو توڑنا وغیرہ خوات ، زہر بلی اور خاردار بھاڑ بھنکار لگتے ہیں جن کے کڑوے اور زہر یہ پھل تہیں خویت ، زہر بلی اور خاردار بھاڑ بھنکار لگتے ہیں جن کے کڑوے اور زہر یہ پھل تہیں خویت ، زہر بلی اور زہر یہ کہاں پھونس انگانا پڑیں گے ۔ اگر تہارا ایمان تہیں جن کے کڑوے اور زہر یہ کہا کہ تم الی باتیں کرو تو آپ ان سے کہدیئے کہ یہ بہت برا حکم ہے (حقانی ان ۲۸) ا) ۔

موت کی تمنا کا پختیلنج

9٣ - قُلْ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ الْأَخِرَةُ عِنْدَ اللهِ خَالِصَةً مِنْدَ اللهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ ،

آپ کمدیجئے کہ اگر ( بقول نتہارے ) اللہ تعالیٰ کے نزدیک آخرت کا گھر دوسروں کے علاوہ خاص نتہارے ہی لئے ہے تو تم موت کی آرزو کرو اگر تم لینے دعوے میں سچے ہو۔ آفشری : اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کہدیجے کہ اگر تم اس دعوے میں سے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک آخرت کا گھر اوروں کے مقابلہ میں خاص بہارے ہی لئے ہے تو تم موت کی بمنا کرو اس لئے کہ جس شخص کو یہ یقین ہو جائے کہ وہ جنتی اور اللہ تعالیٰ کا پسندیدہ اور پیارے لوگوں میں سے ہے تو وہ طرور دنیا کی پیشانی اور مصائب والے گھر سے نجات کی ممنا کرے گا اور اللہ تعالیٰ سے ملاقات کا مشاق ہوگا۔ (مظہری ۱۹۷۸) ۔

٥٥ - وَلَنْ يَتَمَنَّوُلُا اَبِدَا بِمَا قَدَّمَتُ اَيُدِيهِمْ مَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَ اللهِ عَلِيمٌ مَ

اور وہ تو اپنے ان اعمال کے سبب جوانہوں نے اپنے ہاتھوں سے کئے ہیں ہر گز ہر گز کھی اس کی تمنا نہ کریں گے ۔ اور اللہ تعالیٰ تو ظالموں کو خوب جانتا ہے۔

تعشرت : اس آیت میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہود کے بارے میں پیشن گوئی ہے کہ وہ اپنے ان گناہوں کے سبب جن کا وہ ارتکاب کرتے رہے ہیں مثلاً آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کا رسول اور قرآنِ کریم کو اللہ تعالیٰ کا کلام نہ ماننا توریت میں تخریف کرنا وغیرہ ، ہر گز موت کی تمنا نہیں کریں گے۔

طویل عمر کی حرص

99 - وَلَتَجِدُ نَهُمُ اَحْرُصَ النَّاسِ عَلَى حَلُولَا ۚ وَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمُولِيْ ۚ وَمِنَ الَّذِيْنَ الْمُرَكُولِيَوَدُ اَحَدُهُمْ لَوُ يُعَمَّرُ اَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بُمِزَ خَرِحِم مِنَ الْعَذَابِ اَنْ يُعَمَّرُه وَاللهُ بَصِيرٌ بُهِمَا يَعْمَلُونَ مَ

اور السبة آپ ان كو دنيوى زندگى كا دوسرے سب لوگوں سے زيادہ حريص پائيں گے خاص كر مشركوں سے بھى زيادہ - ان ميں سے ہر ايك چاہتا ہے كه كاش اس كى عمر ہزار برس ہو جائے اور اس كى عمر كا اس قدر طويل ہو جانا بھى اس كو عذاب سے نہيں بچا سكتا اور جو كچھ بھى وہ كر رہے ہيں اللہ تعالىٰ اس كو خوب د مكھ رہا ہے -

تَجِدُنَّهُمْ : تو ان كو طرور پائ كا - وُجُوْدٌ ع مضارع با نون تاكيد -

اُحْرَ صَ : برا حریص - برا اللی ، حِرْصُ سے تفضیل -یکوکی : وہ چاہتا ہے - وہ پسند کرتا ہے - وُدی و مُودی ہے مضارع ۔

یعَمَّرُ: اس کی عمر بر طائی جاتی ہے ۔ تَعِمْرِ علی مضارع بجول ۔ اَلْفَ: ایک ہزار ۔

بِمُزَحْزِجِهِ: اس ك بجانے ك لئے - زُفْرَدُ الله اس فاعل -

تعشری : مہرکین عرب تو آخرت کے منگر تھے اس لئے ان کے خیال میں ان کے لئے جو کچے بہار اور عیش تھی وہ دنیا ہی میں تھی لہذا اگر وہ طویل عمر کی تمنا کریں تو کچے عجب بہیں ۔ اس کے بر عکس یہود نہ صرف آخرت کے قائل تھے بلکہ وہ صرف اپنے آپ ہی کو آخرت کی نائل تھے بلکہ وہ صرف اپنے آپ ہی کو آخرت کی نعمتوں کا مستحق کہتے تھے ۔ پھر بھی اگر وہ دنیا میں رہنے کی تمنا کریں تو یہ حیرت اور تعجب کی بات ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ اپنے اعمال بدکی سزا سے ڈر کر موت سے بھلگتے ہیں اور ہزار برس کی عمر چاہتے ہیں تاکہ ان کے اعمال بدکا نتیجہ پیش نہ آئے صالانکہ یہ لوگ ابلیس کے برابر بھی عمر پالیں تو عذابِ الی سے نہیں نیچ سکتے اللہ تعالیٰ ان کے اعمال کو خوب جانیا ہے ان کے اعمال کو خوب جانیا ہے اور وہ ان کو ویسا ہی بدلہ دے گا۔ ( معارف الحدیث ۱۲۹۲ ) ، حقانی اور ۱/۲۵ ) ۔

جبرائیل سے و همنی

٩٨، ٩٤ - قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِجِبْرِيلَ فَانَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِاذُنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهُ وَ هُدَّى وَ بُشْراَ لِلْمُؤْمِنِينَ ، بِاذُنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهُ وَ هُدَى وَ بُشْراَ لِللمُؤْمِنِينَ ، مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِللهِ وَ جِبْرِيلَ وَ مِيكُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِللهُ فِيكُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِللهُ فِيكُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِلكُفِرِيْنَ ،

آپ کہہ دیجئے کہ جو شخص جرائیل کا دشمن ہو ( ہوا کرے ) اس نے تو اس قرآن کو اللہ تعالیٰ کے حکم ہے آپ کے دل پر اتارا ہے ۔ وہ لپنے سے بہلی کتابوں کی تصدیق کرتا ہے اور وہ ایمان والوں کی رہنمائی کرتا ہے اور ان کو خوشخبری سناتا ہے ۔ جو کوئی اللہ تعالیٰ کا اور اس کے فرشتوں کا اور اس کے رسولوں کا اور جرائیل کا اور میکائیل کا دشمن ہے تو اللہ تعالیٰ بھی کافروں کا دشمن ہے۔

فشان نزول : مفرین کا اس پر اتفاق ہے کہ جب یہود نے حضرت جرائیل کو اپنا دشمن اور حضرت میائیل کو اپنا دوست بتایا تو اس وقت ان کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ اس آیت کے شان نزول کے بارے میں متعدد روایتیں ہیں ۔

صحیح بخاری میں حضرت انس کے مروی ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مدید تشریف لائے تو اس وقت حضرت عبداللہ بن سلام ( اسلام لانے ہے وہلے ) اپنی زمین پر کام کر رہے تھے اور یہودیت پر قائم تھے۔ جب ان کو آپ کی آمد کی جر ملی تو انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ میں آپ ہے تین باتیں پوچھتا ہوں جن کو نبی کے سوا اور کوئی نہیں جانتا (۱) قیامت کی علامتوں میں ہے سب ہو پہلی علامت کونسی ہے۔ (۲) سب سے وہلے اہل جنت کا کھانا علامتوں میں ہے سب ہو ہبلی علامت کونسی ہو ۔ (۲) سب سے وہلے اہل جنت کا کھانا وجہ ہو اور کبی ماں کے ہمشکل ۔ اسکی کیا ہوگا۔ ( س) بچہ کبھی باپ کے مشابہ ہوتا ہے اور کبی ماں کے ہمشکل ۔ اسکی کیا ہوگا۔ اس پر آپ نے فرمایا کہ ابجی ابجی جبرائیل نے مجبد اللہ بن سلام نے کہا کہ یہ تو ہمارا دشمن ہو ہے ۔ اس پر آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی اور فرمایا کہ قیامت کی پہلی نشائی ایک آگ ہو تی سب ہو لوگوں کے پیچھے گے گی اور انہیں مشرق سے مغرب کی طرف اکھٹا کر دے گی ۔ ہو تو لوگوں کے پیچھے گے گی اور انہیں مشرق سے مغرب کی طرف اکھٹا کر دے گی ۔ بختی سب سے وہلے جو کھانا کھائیں گے اس میں تچھلی کی گلیجی کی زیادتی ہوگی ۔ جب مرد کا پائی عورت کے پائی پر سبقت لے جاتا ہے تو لاکا پیدا ہو تا ہے اور جب عورت کا پائی عورت کے پائی پر سبقت لے جاتا ہے تو لاکا پیدا ہو تا ہے اور جب عورت کا پائی عرب سبقت لے جاتا ہے تو لاکا پیدا ہو تا ہے اور جب عورت کا پائی عورت کے پائی پر سبقت لے جاتا ہے تو لاکا پیدا ہو تی ہے ۔ یہ جواب سنتے ہی صفرت عبداللہ مسلمان ہو گئے ۔ ( مظہری ۲۰۱۲ ) ، ابن کٹیر ۱۳۱۰ ) ) ۔

تعقری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہود کو جواب دیا ہے کہ جرائیل جو کچے کرتا ہے وہ حکم البیٰ سے کرتا ہے ۔ اس نے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلبِ اطہر پر جو قرآن نازل کیا ہے وہ بھی ہمارے ہی حکم سے کیا ہے لہذا جو اس کا دشمن ہے وہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے ۔ اب تم خود قرآن میں غور کرد کہ یہ کیبا ہے ۔ یہ سابقہ انبیاء کی تمام کتابوں کی تصدیق کرتا ہے ۔ اس کے اصول و مطالب حرف بہ حرف ان کے مطابق ہیں۔ لہذا الیی صورت میں اس کا انکار گویا ان تمام انبیاء کی کتابوں کا انکار ہے ۔ یہ سراسر بدایت ہے اور مومنوں کے لئے اس میں خوشخری ہے ۔ ان اوصاف کے ہوتے ہوئے بدایت ہے اور مومنوں کے لئے اس میں خوشخری ہے ۔ ان اوصاف کے ہوتے ہوئے

تحض اس وجہ سے ان کا انکار کرنا کہ اس کو جبرائیل ان کی سراسر جماقت ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں اور فرشتوں ، خاص طور پر جبرائیل و میکائیل کا دشمن ہے تو اللہ تعالیٰ ان کافروں کا دشمن ہے (حقانی اس /۲۵۳ )۔

## فاسقين كأكفر

99- وَكَقَدُ اَنْزُلْنَا ٓ اِلَيْكَ اٰيَاتِ بَيِّنَاتٍ ۚ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا اِلَّا اَلِفَاسِقُونَ ؞

اور بیشک ہم نے آپ پر کھلی آیتیں نازل کی ہیں اور بدکار لوگ ہی ان کا انکار کرتے ہیں ۔

فَاسِقُونَ : کفر میں بڑھنے والے ۔ سرکٹی کرنے والے ۔ فِنْنُ و فُنُونَ سے اسم فاعل ۔ اگر فسق کا اطلاق معصیت پر ہو تو یہ معصیت کی عظمت پر ولالت کرتا ہے ۔

فشان نزول: ابن ابی حاتم نے سعید اور عکرمہ کے طریقہ سے حضرت ابن عباس سے روایت کی کہ ابن صُوریا یہودی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا اے محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) بخدا آپ کی جو نشانیاں ہمیں معلوم ہیں ان میں سے کوئی ہمی علامت آپ میں نہیں پائی جاتی ۔ آپ اپنی نبوت کی نشانی کے طور پر کوئی الیی چیز نہیں الائے جس سے ہم پہچان لیں اور نہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے نبی ہونے کی کوئی روشن دلیل بیان فرمائی ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ( مظہری ۱۰۲ ) ۔

آفٹر کے: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم دیکھنے والوں کے لئے تو آپ کے نبی ہونے کی بیشمار دلیلیں موجود ہیں اور قرآن کا معجزہ تو قیامِ قیامت تک باتی اور ظاہر رہے گا۔ جس میں یہود ہوں کی مخصوص معلومات کا ذخیرہ ہے ، ان کی کتاب کی ہوشیدہ باتیں ہیں۔ ان کی طرف سے اللہ تعالیٰ کے احکام اور کلام میں تحریف کرنا مذکور ہے۔ یہ سب آپ کی نبوت کی روشن دلیلیں ہیں۔ یہ اور بات ہے کہ یہود ہوں کو ان کا حسد و بغض آپ کی تصدیق سے روکدے ورنہ ہر شخص جان سکتا ہے کہ ایک اُبی شخص سے ایسا پاکیزہ ، خوبیوں اور حکمتوں والا کلام مہیں بن سکتا ۔ ایسے کلام پر ایمان نہ شخص سے ایسا پاکیزہ ، خوبیوں اور حکمتوں والا کلام مہیں بن سکتا ۔ ایسے کلام پر ایمان نہ

لانا نری جالت ، کم مقلی اور کج نبی ہے لبذا اس کا الکار کرنا نافرمانوں بی کا کام ہے۔ یہووکی عہد مشکنی

١٠٠ ، ١٠١ - أَوْكُلُما عُهَدُ وَ اعَهُدا نَبَّذُهُ فَرِيْقٌ مِّنُهُمُ مَ بَلُ اَكُثْرُهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ مَ وَلَمَّا جَاءُ هُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِنْدِاللهِ مُصَدِّقً لِمَا مَعَهُمْ نَبُذَ فَرِيْقٌ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتْبَ تَّ كِتْبَ اللهِ وَرَآءُ ظَهُورِهُمْ كَانَهُمُ لاَ يَعْلَمُونَ مَ

اور کیا ( انہوں نے یہ نہیں کیا کہ ) جب انہوں نے کوئی عبد باندھا تو ان میں سے انہوں نے ایک فریق نے اس کو ( توڑ کر ) پھینکدیا ۔ بلکہ ان میں سے بہت سے تو ایمان ہی نہیں رکھتے ۔ اور جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کے پاس وہ رسول آیا جو اس ( کتاب ) کی تصدیق کرتا ہے جو ان کے پاس ہے تو ایل کتاب میں سے ایک فریق نے اللہ تعالیٰ کی کتاب کو اپنی پیٹھ کے پیچے ایسا پھینک دیا گویا کہ وہ اس کو جانتے ہی نہیں ۔

نَبِذُكَا : اس نے اسکو پھینک دیا ۔ اس نے اس کو پس پشت ڈالدیا ۔ نُہُزیُ ہے ماصی ۔ فشمان نزول : ابن ابی حاتم نے حضرت ابن عباس سے روایت کی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مالک بن الصیف بہودی سے فرمایا کہ دین محمدی کے بارے میں تم سے عبد و پیمان لیا گیا ہے کہ جب وہ ظاہر ہو تو تم اس کی اتباع کرنا ۔ یہ سنکر مالک نے کہا کہ خداکی قسم ہم سے ہرگز اس کا عبد نہیں لیا گیا ۔ اس کی محمدیہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۱۰۲ / ۱، ابن کیر ۱۳۳ / ۱) ۔

تشریکے: یہود نے جب بھی رسول کی معرفت اللہ تعالیٰ سے کوئی جد باندھا یا لوگوں سے عبد کیا تو ان میں سے ایک گروہ نے فورآ اس کو توڑ دیا ۔ یہی بنیں بلکہ ان میں سے اکثر کو تو اس پر ایمان ہی نہ تھا ۔ اب ان کے پاس اللہ تعالیٰ کا وہ رسول آیا ہے جو توریت ، زبور اور انجیل کی تصدیق کرتا ہے اور جس کی خبر اور نشانیاں توریت میں موجود تھیں ۔ یہود نے بھارتوں اور نشانیوں کو چھپانے کے لئے توریت میں ہی تریف کر ڈالی اور پھر الیے انجان بن گئے گو یا انہیں معلوم ہی نہیں کہ اس میں آنحصرت صلی اللہ علیہ دسلم کی تائید و تصدیق موجود ہے ۔ اس طرح انہوں نے نہ صرف توریت پر اللہ علیہ دسلم کی تائید و تصدیق موجود ہے ۔ اس طرح انہوں نے نہ صرف توریت پر اللہ علیہ دسلم کی تائید و تصدیق موجود ہے ۔ اس طرح انہوں نے نہ صرف توریت پر

عمل منہیں کیا بلکہ اس کو پس بیٹت ڈالدیا اور جادو کے پیچے پڑ گئے ۔ اور پھر خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی جادو کیا جس کی اطلاع آپ کو اللہ تعالیٰ نے دی ۔ (حقانی ۳۵۳ \ ۱، ابن کثیر ۱۱۳۳) ۔

#### جادو اور اس کے نقصانات

١٠١- وَاتَّبِعُوْ ا مَاتَتُلُوا الشَّيْطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمُنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمُنُ وَمَا كَفَرَ الشَّيْطِينُ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحُرَة وَ مَا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحُرة وَ مَا يُعَلِّمُنَ الْمَلْكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَ مَارُوتَ مَ وَمَا يُعَلِّمُنِ أَنْ السِّحُرة وَ مَارُوتَ مَ وَمَا يُعَلِمْنِ مِنْ اَحَدٍ حَتَّى يُقُولًا إِنْمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلاَ تَكْفُرُ مَ فَيُتَعَلَّمُونَ مَا يُفَرِّ وَوَلَ إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلاَ تَكُفُرُ مَ فَيُتَعَلَّمُونَ مِنْ اَحَدٍ وَلَا يَنْفُلُونَ مَا يَضُرُّهُمُ وَلا يَنْفُكُمُ مَ وَلا يَنْفُعُمُ مَا مَنْ اللهِ وَيَا اللهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفُكُمُ مَ وَلا يَنْفُكُمُ مَا وَلا يَنْفُكُمُ مَا وَلاَ يَنْفُكُمُ مَا وَلا يَنْفُكُمُ مَا وَلا يَنْفُكُمُ مَا وَلا يَنْفُكُمُ مَا وَلا يَنْفُكُمُ مَا اللهِ وَيَا يَعْلَمُونَ مَا يَضُولُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا يَضُولُونَ مَا يَضُولُونَ مَا يَضُولُونَ مَا يَصُولُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا مَاكُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا مَاكُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا يَعْلَمُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُولُونَ مَا مَاكُونَ مَا مُعَلَّى مُعَلَّمُ مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونُ مَا مُعَلَّمُونَ مَا مَاكُونَ مَا مَاكُونَ مَا مُعْلَى مُعْمَالِمُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا مُعْلِي الْمُعْرِقِ مِنْ مَاكُونَ مَا مُعْلِيقًا مُونَ مَا مُعْرَفِقَ مَا مُعَلِيقُونَ مَا مُعْلَى مُعْمَالِمُ مُعْمَلِكُونَ مَا مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْمَلِكُونَ مَا مُعْلَى مُعْلِقُونَ مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِقًا مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِقًا

اور وہ (یہود) اس (علم) کے پیچے پڑگتے جس کو شیاطین سلیمان (علیہ السلام)

کے (عبد) سلطنت میں پڑھا کرتے تھے ۔ اور (حضرت) سلیمان نے تو کفر بہیں کیا بلکہ وہ شیاطین ہی کافر تھے جو لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے اور وہ (یہود) اس کے بھی (پیچے پڑگتے) جو بابل شہر میں ہاروت و ماروت دو فرشتوں پر اتارا گیا تھا ۔ اور وہ دونوں (فرشتے) کی کو نہیں سکھاتے تھے جب تک یہ نہ کہدیتے کہ ہم تو صرف آزمائش کے لئے ہیں لی تو کافر نہ بن ۔ جب تک یہ نہ کہدیتے کہ ہم تو صرف آزمائش کے لئے ہیں لی تو کافر نہ بن ۔ پی لوگ ان سے وہ بات سکھتے تھے جس سے خاوند اور اس کی بیوی میں جدائی ڈالدیں ۔ حالانکہ وہ اللہ تعالیٰ کے حکم کے بغیر اس سے کسی کو ذرا بھی نقصان نہیں چہنچا سکتے تھے اور (یہود) وہ چیز سکھتے تھے جو ان کو نقصان جہنچائے اور نفع نہ دے اور بیشک وہ یہ بھی جانتے تھے کہ جس نے جادو خریدا اس کے لئے آخرت میں کچے بھی حصہ نہیں اور وہ بہت ہی بڑی چیز ہے جس اس کے لئے آخرت میں کچے بھی حصہ نہیں اور وہ بہت ہی بڑی چیز ہے جس کے بدلے انہوں نے لینے آپ کو بچا ۔ کاش ان کو مجھے ہوتی ۔

فتنك : فتنه - آزمائش - خورش - مصدر ب -

خَلَاقٍ: صه ـ نفيلت ـ

فشمان نزول: یہود حضرت سلیمان علیہ السلام کی طرف سحر کی نسبت کیا کرتے تھے۔ جب آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلیمان علیہ السلام کا ذکر کیا تو یہود کہنے گئے کہ محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) کو تو دیکھو کہ وہ حضرت سلیمان علیہ السلام کا ذکر انبیاء علیم السلام کے ساتھ ملا رہے ہیں انبیاء علیم السلام کے ساتھ ملا رہے ہیں حالانکہ وہ بڑے چالاک جادو گرتھے ۔ اور جادو کے زور سے ہوا پر اڑا کرتے تھے ۔ ان کی تردید میں یہ آیتیں نازل ہوئیں ۔ ( جلالین بحوالہ ابن جریر ۔ سس) ۔

تعشری : ان آیات میں بتایا گیا ہے کہ یہود کتاب اللہ کو پس بیشت ڈال کر جادو جسیں واہیات شعبدہ بازیوں میں لگ گئے ۔ حضرت سلیمان کے عہد حکومت میں شیاطین لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے اور اس کو حضرت سلیمان کی طرف منسوب کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان کی برأت میں فرمایا کہ حضرت سلیمان نے اس کفر کا ارتکاب مہیں کیا تھا بلکہ وہ شیاطین ہی تھے جو کفر کے مرتکب ہوئے اور وہ لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے (حقانی 80 / 1) ۔ جادو سکھایا کرتے تھے (حقانی 80 / 1) ۔

ایک زمانے میں بابل شہر میں جادہ کا بہت چرچا تھا۔ جادہ کے اثرات کو دیکھ کر جابل لوگ انبیاء کے معجزوں میں شبہ کرنے گئے ۔ بعض لوگ جادہ گروں کو مقدس اور قابل اتباع سجھنے گئے اور بعض لوگ جادہ کو نیک کام سجھ کر اس کو سکھنے اور اس پر عمل کرنے گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے شبہ اور غلط قبی کو دور کرنے کے لئے اور جادہ کی حقیقت اور شعبدوں سے مطلع کرنے کے لئے بابل شہر میں دہ فرشتے بھیج جن کے نام ہاروت و ماروت تھے ۔ ان فرشتوں نے بابل میں آگر لوگوں کو سحر کے صول و فروع بہائے اور ان کو اس پر عمل سے اجتناب اور ساحروں سے نفرت و دوری رکھنے کی تاکید کی ۔ جب بھی کوئی جادہ کے اصول و فروع سکھنے کے لئے ان فرشتوں کے پاس آتا تو یہ اس کو احتیاط و تبلیغ اور ان لوگوں کی اصلاح کی غرض سے سحر فرشتوں کے پاس آتا تو یہ اس کو احتیاط و تبلیغ اور ان لوگوں کی اصلاح کی غرض سے سحر مصول بہانے سے بہدیا کرتے تھے کہ ہم جو سحر کے اصول و فروع بیان کرتے ہیں تو یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے لینے بندوں کی آزمائش ہے کہ کون ان بیان کرتے ہیں تو یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے لینے بندوں کی آزمائش ہے کہ کون ان جیزوں کی حقیقت معلوم ہونے کے بعد لینے دین کی حفاظت کرتا ہے اور کون اپنا دیں خراب کرتا ہے ۔ د کمیمو ہم تہمیں نصیحت کرتے ہیں کہ تم اچھی نیت سے سحر کے اصول خراب کرتا ہے ۔ د کمیمو بم تہمیں نصیحت کرتے ہیں کہ تم اچھی نیت سے سحر کے اصول خراب کرتا ہے ۔ د کمیمو بم تہمیں نصیحت کرتے ہیں کہ تم اچھی نیت سے سحر کے اصول

سکیھنا اور پھر اس پر ثابت قدم رہنا ایسا نہ ہو کہ تم ہم سے کمکر سکیے لو کہ ہم اسینے دین کو بھانے کیلئے بوچے رہے ہیں اور پھر خود اس خرابی میں پڑکر اپنا ایمان برباد کر لو (معارف القرآن ۲۵۱ - ۲۷۳/ ۱) -

توریت میں جادو کی ممانعت پڑھنے کے بادجود ، عبود اس علم کو سکھتے تھے جس کا کچے بھی نقع نہ تھا۔ وہ خوب جلنتے تھے کہ جو کوئی اس جادو کو سکھے گا وہ آخرت کی نعمتوں سے محروم رہے گا ۔ لہذا ابن کا محر سکھنا جو انہوں نے اپنی بیش قیمت عمر کا ایک حصد ویکر سکھا تھا ، بہت بُری چیز تھی ۔ کاش ان کو اس کا علم ہوتا (حقائی ایک حصد ویکر سکھا تھا ، بہت بُری چیز تھی ۔ کاش ان کو اس کا علم ہوتا (حقائی

## حصول خير كامعيار

الله حَنْدُ الله عَنْدُا وَالْمُقَوَّا لَمَثُوْبَهُ مِنْ عِنْدِاللهِ خَنْدُ لَ لَوْ
 كَانُوْ ا يَعْلَمُوْنَ .

اور اگر وہ ایمان لاتے اور پر بیزگار بنتے تو السبہ اللہ تعالیٰ کے بال کا اجر ان کے لئے بہتر تھا ۔ کاش ان کو علم ہوتا ۔

كُمُونِهُ: العبة ثواب ، العبة بدله ، العبة معاوضه -

تشریکے: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اب بھی اگر وہ آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لے آئی اور اچھے کام کریں اور معاصی اور سحر کو چھوڑ کر پربیز گاری افتیار کریں تو ان کے لیے آخرت میں بہت اچھا اجرو ٹواب ہے ۔ کاش ان کو علم ہوتا ۔

# رَاعِنَا كِينٍ كَى ممانعت

م ١٠٥٠ يُّا يَّهُمَا الَّذِيْنَ امْنُوْ الاَ تَقُولُوْا رَاعِنَا وَقُولُوْا أَنْظُرُنَا وَ الْمُعُرِّنَا وَ الْمُطُرِّنَا وَ الْمُطَرِّنَا وَ الْمُطَرِّنِينَ عَذَابً الِيُمَّ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

اے ایمان والو! تم ( أنحطرت صلى الله عليه وسلم سے لفظ ) رَاحِنَا نہ كِما كرو بلكه اُفْكُرْنَا كِما كرو اور ( توجہ سے ) سناكرو اور كافروں كے لئے دردناك عذاب

-4

بماری رعایت کر ۔ ہماری طرف متوجہ ہو ۔ ذرا توقف فرملئے تاکہ ہم

رُاعِنَا:

آپ کا کلام کچے لیں ۔ مُراعاۃ کے امر ۔

افظر نکا: ہماری رعایت کر ۔ ہماری طرف متوجہ ہو ۔ یہودی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں حاضر ہو کر وعظ و نصیحت سنتے ۔ اگر کوئی بات نہ سن سکتے اور اس کو دوبارہ بوچھنا چاہتے تو رَاعِنَا کہتے ۔ ان کی تقلید میں کبھی کہی مسلمان بھی یہ کلمہ کہ دیتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو منع فرمادیا کہ یہ لفظ نہ کہا کرو ۔ اگر ضرورت پڑے تو انظرنا کہا کرو ۔ یہودی اس کلمہ کو بڑے معنی میں استعمال کرتے تھے ۔

تعفری اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو کافروں کی بول چال اور ان کے کاموں کی مطابحت سے منع فرمایا ہے۔ مسند احمد میں حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کسی قوم کی مشابہت کرے وہ انہیں میں سے ہے۔ ( ابن کثیر ۱۳۸۸) ۔

یہودی بعض الفاظ زبان دبا کر بولتے تھے اور ان سے بُرا مطلب لیتے تھے ۔ جب انہیں یہ کہنا ہوتا کہ ہماری طرف توجہ فرملئے یا مکرد فرملئے تو وہ رَاعِناً کہتے اور اس سے رعونت اور سرکشی مراد لیتے ۔ قرآنِ کرنم میں ادشاد ہے ۔ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِم وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيَّا بُالسِنَتِهِمُ وَطَعْنا فِي الدِّيْن ، (نساء ٢٦) .

بعض یہودی الیے بھی ہیں جو کلام کو اپنے موقع سے بدلتے اور زبان مروڑ کر سَمِعْنَا وَعَصَیْنَا ( سن لیا اور نہ مانا ) اور اِشْمَعْ غَیْر مُسْمَعٌ ( سن اور پھر سننا نصیب نہ ہو ) اور رَاعِنَا کہتے ہیں تاکہ دین ( اسلام ) میں عیب نگائیں -

ایک حدیث میں ہے کہ جب یہ لوگ سلام کرتے ہیں تو اسام علکیم کہتے ہیں اور سام کے معنی موت کے ہیں تو تم اکمے جواب میں وعلکیم کہا کرو۔ ہماری دعا اکمے حق میں قبول ہوگی اور انکی بد دعا ہمارے حق میں قبول نہیں ہوگی ۔( ابن کثیر ۱۳۸ / ۱)۔

اس آیت میں اُنظُرنا کے ساتھ اِسْمَعُوا بھی کہا گیا ہے جس سے بت چلتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی باتوں اور نصیحتوں کو توجہ اور غور سے سننا چاہئے جو لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ انسانی ہدایت و رہنمائی کے لئے صرف قرآن مجید کافی ہے ان کا خیال صحیح نہیں ۔ ان کو اس قرآنی فیصلہ سے سبق حاصل کرنا چاہئے ۔ اور دیکھنا چاہئے کہ اس آیت اور دوسری آیات میں آپ کے ارشادات سننے اور ملننے پر کتنا زور دیا گیا ہے ۔ ایک جگہ ارشاد ہے ۔

مَنُ يَّطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ ( نساء ۸۰ ) ۔ جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔

اس کے بعد فرمایا کہ جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تضحیک کر کے اور آپؓ کو بُرے کلمات سے خطاب کر کے ہے ادبی اور گستاخی کا ارتکاب کرتے ہیں وہ کافر ہیں اور ان کی سزا کے لئے اللہ تعالیٰ نے بہت دردناک عذاب تیار کر رکھا ہے ۔

# کفار و مشرکین کا عناد

٥٠١- مَايُودُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ اَنْ يَّنُنَزَّلَ عَلَيْكُمُ مِنْ خَيْرٍ مِّنْ رَبِّكُمْ ﴿ وَاللَّهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴿ وَاللَّهُ يَخْتَصُ اللهِ فَإِلَهُ الْعَظِيمِ ﴿ کافر لوگ ، خواہ اہل کتاب میں سے ہوں یا مشرکین میں سے وہ اس بات کو ذرا بھی پسند بہیں کرتے کہ متبارے رب کی طرف سے تم پر کوئی اچھی بات نازل ہو ۔ اور اللہ تعالیٰ تو جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت سے خاص کر لیتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑا فضل کرنے والا

فُضْلِ: فضل ، مهربانی ، بزرگ - یه واحد ب اس کی جمع اَفْضَال ب - آیختَصُ : وه خاص کرتا ب - آیختَصُ ی حفارع -

تغفری : یہاں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع سے یہود کے انکار کی وجہ بیان کی ہے ۔ یہود اور مشرکین آئ کے دلی دشمن ہیں وہ یہ بہیں چاہتے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت یعنی وحی آئ پر نازل ہو مگر ہوتا وہی ہے جو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے ۔ وہ جس پر چاہتا ہے اپنی رحمتِ خاصہ کو نازل فرمادیتا ہے اور وہ بہت بڑے فضل والا ہے، وہ اس بات کا پابند مہیں کہ سلطنت یا نبوت ہمیشہ کسی ایک خاندان یا ایک قوم میں رکھے ۔ (حقانی ۱/۳۵۹) ۔

# آیات کی تنسخ

ہم جو کسی آیت کو منسوخ کرتے ہیں یا جھلا دیتے ہیں تو ہم اس سے بہتر یااس کے برابر لے آتے ہیں ۔ کیا آپ بہتیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔ کیا آپ بہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے۔ کیا آپ بہیں جانتے کہ آسمانوں اور زمین کی بادشاہت اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے۔ متہارے لئے اللہ تعالیٰ کے سوانہ کوئی دوست ہے اور نہ مدد گار۔

نُنْسَخُ : ہم منسوخ کرتے ہیں ۔ ہم مٹاتے ہیں ۔ نُشُخُ کے مضارع ۔ اس پر تمام مضرین کا اتفاق ہے کہ اس آیت میں نسخ سے مراد کسی حکم کا زائل کرنا یعنی منسوخ کرنا ہے ۔ اس لئے کتاب و سنت کی اصطلاح ، میں ایک حکم

#### ک بجائے دوسرا حکم جاری کرنے کو نس کھتے ہیں ۔

منسيها بم اس كو بهلا دينة بين - بم اس كو فراموش كردية بين - إنساء على مفارع -

وُلِيّ: دوست ـ مدد كار ـ

فَصِيْرٍ: مدوكار ، بجانے والا - نَصُرُّے مبالغہ -

فشانِ نزول: زآنِ کرم کی بعض آیعی خسوخ بین اس پر عبود نے امراض کیا کہ یہ اچھا خدا کا کلام ہے ۔ بھلا پہلی آیت میں کیا برائی مٹی کہ خسوخ ہو محی اور دوسری آیت اتری ۔

ابن ابی حاتم نے عکرمہ کے طریق ہے ابن عباس ہے روایت کی کہ کمجی کمجی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر رات کے وقت وجی نازل ہوتی اور دن کو بھلا دی جاتی ۔ اس پر عبود نے طعن کیا تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( جلالین ۳۸ ) ۔

آفٹری اس آیت میں اللہ تعالی نے یہود کے ان شکوک و شہبات کا جواب دیا ہے جن کو وہ لال اسلام پر پیش کرکے ان کے دلوں میں وسوسہ ڈالنے تھے اور کہتے تھے کہ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے خیر ( وقی ) اور شریعت نازل ہوتی ہے تو خیر کو منسوخ کیوں کر دیا جاتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے احکام اور شریعت ہمیشہ یکساں رہتے ہیں ۔ ان میں سے ایک شوشہ بھی بدل نہیں سکتا ۔ اگر یہ قرآن شریف مجانب اللہ ہے تو توریت کے احکام کو ایک شوخ کر دئے ۔ پھر خود اس شریعت میں بعض احکام کو ایک خاص وقت تک قائم رکھ کر منسوخ کر دیا گیا ( نعوذ و باللہ ) اللہ تعالیٰ کو اس سے جہلے اس حکم کی قباحت کا علم نہ تھا ۔ عباں اللہ تعالیٰ نے ان کے شبہ کا اٹھی طرح رد فرہا دیا ہے کہ اگر ہم کی حکم کو کسی مصلحت سے موقوف کرتے ہیں یا مؤخر کرتے ہیں تو اس میں بلاوں کے لئے حکم کو کسی مصلحت سے موقوف کرتے ہیں یا مؤخر کرتے ہیں تو اس میں بلاوں کے لئے مراسر بہتری ہوتی ہے ۔ ہم اس سے بہتریا اس کی مانند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر مراسر بہتری ہوتی ہے ۔ ہم اس سے بہتریا اس کی مانند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر مراسر بہتری ہوتی ہے ۔ ہم اس سے بہتریا اس کی مانند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر مراس براس بو قان ہو دھائی اس کا ایک کی مانند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر مراس بو قراب نے دھائی اس بو اس بیا اس کی مانند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر مراس بیو نے اس بو تھائی ہو ( حقائی ہو اگر ا ) ۔

کیا تہمیں معلوم مہمیں کہ افتد تعالیٰ ہر چرز پر قادر ہے ،کیا تم مہمیں جانتے کہ آسمان و زمین کی سلطنت ای کے اختیار میں ہے۔ وہ جی طرح چاہتا ہے کرتا ہے۔ حجے چاہے نیک بختی دے ، جے چاہے تدرستی دے ، جے

چاہے بیماری دے ۔ جبے چاہے توفیق دے ، جبے چاہے بے نصیب کر دے ، جبے چاہے طال کر دے ، جبے چاہے روک دے ، طال کر دے ، جبے چاہے احکام جاری فرمائے ، کوئی اس کے حکموں کو رد نہیں کرسکتا ، وہ حاکم مطلق ہے جو چاہے احکام جاری فرمائے ، کوئی اس کے حکموں کو رد نہیں کرسکتا ، وہ جو چاہے کرے کوئی اس سے باز پرس نہیں کرسکتا ۔ وہ بندوں کو آزماتا اور دیکھتا ہے کہ وہ نہیوں اور رسولوں کے کسے تابعدار ہیں ۔ اس نے کسی چیز کا کسی مصلحت سے حکم دیا پھر مصلحت ہی کی وجہ سے اس حکم کو ہٹا دیا ۔ اس میں لوگوں کی آزمائش ہو جاتی ہے ۔ نیک لوگ تو جبط بھی اطاعت کے لئے کمر بستہ تھے اور اب بھی ہیں ۔ مگر ہو خاتی ہے ۔ نیک لوگ تو جبط بھی اطاعت کے لئے کمر بستہ تھے اور اب بھی ہیں ۔ مگر بدظن لوگ باتیں بناتے ہیں اور اطاعت کی بجائے جیلے بہانے کرتے ہیں حالانکہ تمام بدظن کو اپنے خالق کی تمام باتیں مانئی چاہئے اور ہر حال میں رسول کی اتباع کرنی چاہئے ۔ اور جو وہ کم دے اسے فورآ بھالانا چاہئے ۔ اور جو وہ کم دے اسے فورآ بھالانا چاہئے ۔

اس آیت میں گو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب ہے مگر دراصل یہ کلام یہودیوں کو سنانا ہے جو انجیل کو اور قرآنِ کریم کواس وجہ سے بہیں ملنتے تھے کہ ان میں توریت کے بعض احکام مسوخ ہو گئے تھے ۔ اس لئے وہ ان نبیوں کی نبوت کے بھی منكر ہو گئے تھے ۔ اور يہ انكار صرف ان كے عناد و تكبركى بنا ير تھا ۔ ورنه عقلاً نسخ محال بہیں اس لئے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ اپنے کاموں میں با اختیار ہے ای طرح حکموں میں بھی با اختیار ہے ۔ جو چاہے اور جب چاہے اور جس طرح چاہے پیدا کرے ۔ جے چاہے جس طرح چاہے ، جس وقت چاہے اور جہاں چاہے رکھے ۔ اس طرح جو چاہے اور جس وقت چاہے حکم دے ۔ اس حاکموں کے حاکم کا کوئی حاکم بہیں ۔ اس طرح نقلاً بھی نسخ ثابت شدہ امر ہے اور گزشتہ آسمانی کتابوں اور شریعتوں میں موجود ہے ۔ مثلاً حضرت آدم علیہ السلام کے بیٹے اور بیٹیوں میں ، بھائی بہن ہونے کے باوجود نکاح جائز تھا ۔ پیر بعد میں اے حرام کردیا ۔ حضرت نوح علیہ السلام جب کشتی سے اترے تو تمام حوانات کھانا حلال تھا مگر بعد میں بعض کی حِلّت منسوخ ہو گئی ۔ دو بہنوں کا نکاح اسرائیل اور ان کی اولاد پر طلل تھا بھر توریت کی شریعت میں اور اس کے بعد حرام ہو گیا ۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو بیٹے کی قربانی کا حکم دیا بھر قربانی کرنے سے وہلے ہی منوخ كر ديا - بني اسرائيل كو حكم بواكه جو لوك فيحرا بوجن سي شامل تق سب اين جانون كو قتل کر ڈالیں ۔ لیکن ابھی بہت سے باقی تھے کہ حکم منوخ ہو گیا ۔ اس طرح کے اور بہت سے واقعات موجود بیں اور خود یہودیوں کو ان کا اقرار ہے ۔ پھر بھی یہ قرآن کریم

اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مہمیں ملنتے اور کہتے ہیں کہ اس سے خدا کے کلام میں نسخ لازم آتا ہے اور وہ محال ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۵۰ ، ۱۵۱/ مظہری ۱۱۲/ ۱) ۔

#### راہ راست سے دوری

١٠٨ - اَمُ تُرِيدُونَ اَنْ تَسْنَلُو ارَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسى مِنْ
 قَبْلُ لَ وَمَنْ يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَبِالِ يْمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِئيلِ لَ

اے مسلمانو! کیا تم بھی یہ چاہتے ہو کہ اپنے رسول سے ویسے ہی سوال کیا کرو جسے اس سے پہلے ( حضرت ) موئ سے کئے گئے تھے ۔ اور جو شخص ایمان کے بدلے میں کفر اختیار کرلے تو بیشک وہ سیدھے راستہ سے بھٹک گیا۔

ضَلَّ : وہ گراہ ہوا ، وہ بہكا ، وہ بحثكا ، ضَلَالُّ ہے ماضى ۔ سَوَاءً : برابر ، يكساں - سيرها - اسم مصدر ہے - اس سے تثنينہ اور جمع نہيں بنتا -سُتَبِيْيلِ : راستہ ، جمع سُبُل ، مذكر و مونث دونوں كے لئے استعمال ہوتا ہے -

فشمان نزول : اس آیت کے شانِ نزول کے بارے میں متعدد روایتیں ہیں ۔ ابن ابی حاتم ان سعید اور عکرمہ کے طربق سے حضرت ابن عباس سے روایت کی کہ رافعہ بن حریملہ اور وہب بن زید یہودی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا اے محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم اگر آپ سچے رسول ہیں تو ) آپ ہمارے پاس آسمان سے کوئی کتاب لائیے ہم اس کو پڑھیں گے یا زمین سے چشے جاری کھیئے ( اگر آپ ایسا کریں گے تو ) ہم آپ کی اتباع اور تصدیق کریں گے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۱۱۳ / ۱ ، جلالین ۳۹ ) ۔

علامہ بغوی نے اس آیت کا شانِ نزول اس طرح بیان فرمایا کہ یہود نے کہا تھا کہ آٹ آسمان سے ساری کتاب ایک ہی دفعہ لے آئیے جسیے حضرت موسیٰ علیہ السلام توریت لیکر آئے تھے اس کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی ( مظہری ۱۱۳/ ۱) ۔ بنی اسرائیل نے بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ایسا ہی سوال کیا تھا جس کا بیان سورہ بقرہ کی آیت ۵۵ میں گزر چکا ۔

تعشری : یہودی الل اسلام کو طرح طرح کے شکوک و شبہات میں بلا کرتے رہتے تھے تاکہ یہ لوگ اسلام سے برگشتہ ہو جائیں حالانکہ ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی بشار تیں توریت سے مل حکی تھیں مگر یہ لوگ پھر بھی حسد کے مارے الیی باتیں کرتے رہتے تھے جن سے متاثر ہو کر بعض سیدھے سادے مسلمان بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے للٹے سیدھے سوالات کرنے گئے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو متنبہ فرما دیا کہ تم لینے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے الیے سوالات مت کرو جیسے ان یہود کے بزرگوں نے حضرت موئ علیہ السلام سے کئے تھے اور غضب الیٰ کے مستحق ہوئے تھے ۔ کیونکہ یہ کفر ہے اور جو شخص ایمان چھوڑ کر کفر میں پڑتا ہے وہ نجات اور حیاتِ ابدی کے سیدھے راستہ سے بھٹک جاتا ہے (حقانی ۲۹۲، ۲۹۱) ا

#### كفاركا حسد

9 ا - وَدَّ كَثِيْرٌ مِّنُ اَهُلِ الْكِتْبِ لَوْيَرُدُّ وَنَكُمْ مِنْ بَعْدِ اِيْمَانِكُمْ كُفَّارٌ الْحَسَدا مِّنْ اَهُلِ الْكُتْبِ لَوْيَرُدُّ وَنَكُمْ مِنْ بَعْدِ اِيْمَانِكُمْ كُفَّارٌ الْحَسَّدَا مِّنْ عِنْدِانْفُسِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ عَلَى كُلِّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يُأْتِى اللَّهُ بِاَمْرِ لا مَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يُأْتِى اللَّهُ بِاَمْرِ لا مَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ فَاعْفِي اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرٌ مَ

اکثر اہل کتاب اپنے حسد کی بنا پر حق ظاہر ہونے کے بعد بھی یہ چاہتے ہیں کہ کسی طرح تمہیں بھی ایمان لانے کے بعد پھر کافر بنا ڈالیں ۔ پس جب تک الله تعالیٰ اپنا حکم بھیج تم اس وقت تک معاف کرو اور درگزر کرتے رہو ۔ بیشک اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔

و لك : اس في دوست ركها - اس في خوابش كي - ود و ومود و الله عاصلي -

وُاصْفَحُوا: اور تم در گزر كرو - صُفَّح ع امر -

حَسَدًا: حسد کرنا ۔ مصدر ہے ۔ کسی خوبی ، ترقی اور اچھائی کو دیکھ کر دل میں کرھنا اور یہ خواہش کرنا کہ اس سے چھن کر مجھے مل جائے ۔ جو شخص

کسی سے حمد کرتا ہے وہ صرف اس سے دشمنی نہیں کرتا بلکہ حقیت میں وہ اللہ تعالیٰ کی وین پر اعتراض کرتا ہے ۔ حمد سے کچھ حاصل نہیں ہوتا السبۃ اخلاق صرور بگر جاتا ہے اور ایمان زائل ہوجاتا ہے ۔

شمان نزول یہ بیان کیا ہے کہ حضرت ابن عباس کا شان نزول یہ بیان کیا ہے کہ حضرت ابن عباس نے فرمایا کہ تُحییٰ بن اَخطَب اور ابو یاس بن اخطب ، دونوں یہودی تھے اور عربوں سے اس لئے بہت حسد کرتے تھے کہ ان میں پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کوں ہوئے اور رات دن لوگوں کو اسلام سے پھیرنے کی کوشش میں گئے رہتے تھے ۔ انہی کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۱۱۲) ا) ۔

کعب بن مالک نے کہا کہ ایک یہودی کعب بن اشرف ، جو شاعر بھی تھا آپ کی چو میں شعر کہتا تھا ۔ یہ آیت ای کے بارے میں نازل ہوئی ہے ( ابن ابی حاتم ) مختری جو میں شعر کہتا تھا ۔ یہ آیت ای کے بارے میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فضائلِ نبوت و احکامِ امت الیی تفصیل کے ساتھ مذکور تھے کہ جب اہل کتاب نے وہ سب آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ کرام اور قرآنِ کریم میں بالکل ای طرح دیکھ سب آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ کرام اور قرآنِ کریم میں بالکل ای طرح دیکھ لئے جس طرح توریت و انجیل میں مذکور تھے تو ان پر حق ظاہر ہوگیا اور ان کے شکوک و شبہات دور ہوگئے گر حد و عناد نے ان کو جان بوجھ کر انکار پر آمادہ کیا ۔

اس لئے اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ اسلام کی حقانیت اور سچائی ظاہر ہوجانے کے باوجود اہل کتاب کی اکثریت مسلمانوں کو کفر میں واپس لانا چاہتی ہے کیونکہ حسد و عناد کی بناء پر مسلمانوں کا وجود ان کو ذرا بھی گوارا نہیں ۔ پس اے مسلمانوں جہاں تک ہوسکے تم ان کے حسد و عناد کے باوجود ان سے درگزر کرو یہاں تک کہ الله تعالیٰ کی طرف سے دنیا و آخرت میں جو عذاب ان پر مقرر ہے وہ نازل ہوجائے ۔

آخرت كاتوشه

ال وَاقِيْمُوا الصَّلُولاَ وَالتَّواالزَّكُولاَ ، وَمَا تُقَدِّمُو الاَ نُفُسِكُمُ
 مِنْ خَيْرٍ تَجِدُولاً عِنْدَ اللهِ ، إنَّ الله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ،

اور نماز قائم کرو اور زکوٰۃ ادا کرو اور اپنے لئے ٹم جو کچھ نیکی آگے بھیجو کے وہ تم اللہ تعالیٰ کے پاس پاؤ گے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ متہارے کام دیکھ رہا ہے ۔

تُقَدِّمُوا: تم آگ بھیجو - تَقْدِيْمُ عَ مضارع -

تَجِدُولاً: تم اس كو پاؤ ك ، وُجُودُ ك مضارع ـ

آفتری : اس آیت کا مضمون بھی سابقہ مضمون کے تسلسل میں ہے اور اس میں بتایا گیا ہے کہ تم ان یہود کو ان کے حال پر چھوڑ دو اور کسی کے بہکاوے میں نہ آؤ اور لین این پر ثابت قدم رہتے ہوئے ان کی مخالفت اس طرح کرو کہ تم اللہ تعالیٰ کی عبادت میں گئے رہو ۔ بدنی عبادتوں میں سب سے اعلیٰ نماز ہے تم اس کو ادا کرتے رہو اور مالی عبادت سے بھی غافل نہ رہو اس لئے ذکوٰۃ دیتے رہو اور اس کے علاوہ ہر قسم کی نیکی کرتے رہو ، مخلوقِ خدا ہے بھلائی اور لینے پرائے سب سے نیک سلوک سے پیش آؤ ۔ تم جو بھی نیک عمل کرو گے وہ ضائع نہیں ہوگا بلکہ تم لینے سب اعمال کو اللہ تعالیٰ کے پاس جا کر پاؤ گے ۔ اللہ تعالیٰ تمہارے کسی عمل سے غافل نہیں ۔ جو کچھ اللہ تعالیٰ مہارے کسی عمل سے غافل نہیں ۔ جو کچھ اللہ تعالیٰ کو ایک سے اللہ تعالیٰ کے باس جا کر پاؤ گے ۔ اللہ تعالیٰ تمہارے کسی عمل سے غافل نہیں ۔ جو کچھ تم کر رہے ہو اللہ تعالیٰ وہ سب دیکھ رہا ہے ۔ (حقائی ۲۳۹۲ / ۱) ۔

## یهود و نصاری کا دعوٰی

الا ، ١١٢ - وَقَالُو النِّ يَّدُ خُلَ الْجَنَّةَ الآَ مَنْ كَانَ هُوَدًا اَوُ نَصْلَى اللهُ اللهُ مَنْ كَانَ هُوَدًا اَوُ نَصْلَى اللهَ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُو

اور وہ ( الل كتاب ) كہتے ہيں كہ يہود اور نصاراى كے سواكوئى ہر گز جنت ميں داخل نہيں ہوگا - يہ ان كى ( من مانى ) آرزوئيں ہيں - آڳ كهديكئے كہ تم ( اس بات بر) اپنى دليليں لاؤ اگر تم ( لينے دعوے ميں ) سي ہو - بال جس كسى نے اللہ تعالىٰ كے سلمنے اپنا منہ جھكا ديا اور وہ نيكى بھى كرتا ہو تو اس كے لئے اس كا بدلہ اس كے رب كے پاس ہے اور نہ ان بركي خوف ہوگا اور نہ وہ محكين ہوں گے -

بُوْ هَانَكُمْ \_ متهارى دليل - جمع بُرَاهِيْنَ -

اسلم ۔ اس نے تابعداری کی ۔ اس نے جھکایا ۔ اِسلام کے ماضی ۔

وُجْهَهُ . الى كى بترے كو -

مُحْسِنٌ \_ احسان كرنے والا - اِحْسانَ سے اسم فاعل -

تشری – یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب بخران کے نصاری اور یہودی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے ۔ اس وقت یہود نے کہا کہ جنت میں سوائے یہود کے کوئی نہیں جائے گا ۔ جہنم ان پر حرام ہے خواہ وہ کچھ ہی کریں اور دینِ حق یہودیت مہی ہے ۔ عیسائی کہنے گئے کہ ہمارے اگئے پچھلے سب گناہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے لینے اوپر لے لئے ہیں اور ہماری طرف سے وہ کفارہ ہوگئے ۔ اب جہنم کی آگ ہم پر حرام ہے اس لئے جنت ہمارا مقام ہے اور نصرانیت ہی سچا دین ہے ۔ یہ لوگ مسلمانوں کے سامنے الیی باتیں اسلئے کرتے تھے تاکہ انکو اسلام سے بد ظن کردیں ۔

اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ ان کے دلی منصوب اور بے اصل خیالات ہیں ۔ آپ ان ہے کہ دیجئے کہ اگر تم اپنے دعوے میں سچے ہو تو کوئی عقلی یا نقلی دلیل پیش کرو ۔ حالانکہ ان کے پاس کوئی دلیل بہیں کیونکہ توریت اور انجیل میں کہیں بھی یہ بات بہیں ۔ یہ بات عقل کے بھی خلاف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ تمام بنی آدم کا خدا ہے ۔ اس نے نجات کا جو معیار مقرر کیا ہے وہ یہ ہے کہ جو کوئی بھی نیکو کار ہے ، اللہ تعالیٰ کے آگے اپنا سر جھکاتا ہے اور اس نے جن چیزوں پر ایمان لانے کا حکم دیا ہے ان پر بلا چون و چرا ایمان لاتا ہے اور جن احکام پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے ان پر عمل کرتا ہے اور جن چیزوں سے منع کیا ہے وہ ان سے دور رہتا ہے ، خواہ وہ پہودی ہو یا نصرانی ، عربی ہو یا ججی ، ہندی ہو یا حبثی وہ لینے عمل کا بدلہ اللہ تعالیٰ کے بہودی ہو یا نصرانی ، عربی ہو یا جمنی ہو یا حبثی وہ لینے قبل کا بدلہ اللہ تعالیٰ کے بال ضرور پائے گا ، اور وہی جنت کا مستحق ہے ۔ اور ایسے لوگوں کو وہاں کی قسم کا خوف اور رنج نہ ہوگا (حقانی ۱۳۲۲) ا مظہری ۱۱۲ ا) ۔

مذہبی گروہ بندی

الله وَقَالَتِ أَلْيَهُوْدُ لَيُسَتِ النَّصْرِى عَلَىٰ شُنْ وَقَالَتِ النَّصْرِي عَلَىٰ شُنْ وَقَالَتِ النَّصْرِي عَلَىٰ شُنْ مِ وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِتْبَ، النَّصْرِي لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَىٰ شَنْ مِ وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِتْبَ،

كَذٰلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴿ فَاللَّهُ يَحُكُمُ ۗ بَيْنَكُمُ مُونَا لَهُ لَيُحَكُمُ مُ اللِّهُ لَيْحَكُمُ مَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ مَ

اور یہود کہتے ہیں کہ عیبائی ٹھیک راستہ پر نہیں اور عیبائی کہتے ہیں کہ یہود راہ حق پر نہیں حالانکہ وہ سب کتاب بھی پڑھتے ہیں ۔ الیی ہی باتیں وہ لوگ بھی کہتے ہیں جو بے علم ہیں ( بعض مشرکینِ عرب ) پس قیامت کے روز اللہ تعالیٰ خود ہی ان باتوں کا فیصلہ کردے گا جن میں وہ بھگڑ رہے ہیں ۔

فیمان نزول: ابن ابی حاتم نے سعید اور عکرمہ کے طریق سے حضرت ابن عباسی سے روایت کی کہ جب بخران کے عیسائیوں کی ایک جماعت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئی تو یہود کے بڑے بڑے علماء بھی حاضر خدمت ہوئے اور ان میں سے رافع بن حریملہ یہودی نے اللہ تعالیٰ کی مقدس کتاب انجیل کا انکار کیا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شان میں گستافی کے کلمات کے اور عیسائیوں سے صاف صاف کمدیا کہ تہمارا تو کچے بھی مذہب نہیں ہے ۔ اس پر عیسائیوں میں سے ایک شخص نے توریت کے آسمانی کتاب ہونے کا انکار کیا اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شان میں گستافی کی اور عیسائیوں مین نے ایک شخص نے توریت کے آسمانی کتاب ہونے کا انکار کیا اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شان میں گستافی کی اور عبودی مذہب ، کو لغو اور باطل بتایا ۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری 10/ 1 عبودی مذہب ، کو لغو اور باطل بتایا ۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری 10/ 1

تعفرت : یہود و نصارای دونوں نے دین کی حقیقت کو فراموش کر کے مذہب کے نام پر ایک قومیت بنا لی تھی اور ان میں سے ہر ایک اپنی ہی قوم کے جنتی اور مقبول ہونے اور لیخ سوا تمام اقوام عالم کے دوزخی اور گراہ ہونے کا معتقد تھا ۔ یہود و نصارای کے اس اختلاف کے نتیجہ میں مشرکین یہ کھنے گئے کہ یہودیت بھی بے بنیاد اور عیسائیت بھی بے اصل ہے ۔ صحیح تو بس ہماری بت پرستی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ لوگ جنت میں جانے کے اصل سبب سے غافل ہیں ۔ مذہب خواہ یہود کا ہو یا نصارای کا یا اسلام ہو سب کی اصل روح دو چیزیں ہیں ۔ ایک یہ کہ بندہ دل و جان سے لیٹ آپ کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے ۔ اس کی اطاعت و فرما نبرادی کو اپنا عقیدہ اور مذہب آپ کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے ۔ اس کی اطاعت و فرما نبرادی کو اپنا عقیدہ اور مذہب شود نہ گھڑے بدکہ جادت و اطاعت کے وہی طریقے اختیار کرے جو اللہ تعالیٰ نے لیٹ خود نہ گھڑے بتائے اور متعین کتے ہیں ۔

نسلی مسلمان ہو یا یہودی یا نصرانی ، اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی کوئی قیمت نہیں اصل چیز ایمان اور عملِ صالح ہے ۔ یہود و نصارٰی کے اختلاف کو بیان کرنے کا مقصد مسلمانوں کو متنبہ کرنا ہے کہ کہیں تم بھی اس غلط فہی میں بتلا نہ ہو جانا کہ ہم تو جدی پشتی مسلمان بیں ، ہم زبان سے بھی لینے آپ کو مسلمان کہتے ہیں اس لئے جنت اور ان تمام انعاموں کے ہم ہی مستحق ہیں جن کے وعدے اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کئے ہیں ( معارف القرآن ۲۹۱ / ۲۹۱ ) ۔

## مساجد ویران کرنے کا انجام

الله وَمَنُ اَظْلَمُ مِثَنْ ثَنْعَ مَسْجِدَ اللهِ اَنْ يُتُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعِلَى اللهِ اَنْ يُتُذْكَرَ فِيهَا السُمُهُ وَسَعِلَى فِي خَرَابِهَا ﴿ الْوَلْئِكَ مَاكَانَ لَهُمْ اَنْ يَدْخُلُو هَا اَلا اللهُ فَي اللهُ اللهُ عَذَابٌ خَالِفِيْنَ ﴾ لَهُمْ فِي اللهُ فِي الدُّنْيَا خِزِي وَلَهُمْ فِي اللهُ عِرَةٍ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اور اس سے بڑا ظالم کون ہوگا جو اللہ تعالیٰ کی مسجدوں میں اس کا نام لینے سے منع کرے اور ان مساجد کے اجاڑنے میں کوشش کرے ۔ ان لوگوں کے لئے تو یہی بہتر تھا کہ وہ ان میں ڈرتے ہوئے داخل ہوتے ۔ ان کے لئے دنیا میں بھی رسوائی ہے اور ان کے لئے آخرت میں بھی بڑا عذاب ہے ۔

مَنْعَ : اس في منع كيا - اس في روكا - مَنْعُ سے ماصى -

سَعْی : اس نے سعی کی - اس نے کوشش کی - سُعْیُ سے ماصی -

خَوَابِهَا: اس كاخراب كرنا - مصدر ب -

خِزْی : ذات ، خواری ، رسوائی ، مصدر ہے ۔

فشان نزول: ابن جریر نے عبدالر حمٰن بن زید سے روایت کی ہے کہ حدیبہ کے دن جب مشرکین کمہ میں نہ آنے دیا دن جب مشرکین کمہ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عمرہ کے لئے کمہ میں نہ آنے دیا اور نہ آپ کو مسجد حرام میں نماز پڑھنے دی تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری 10 / 1) -

تشريح: ايام جابليت مين مشركين كمه خانه كعبه كى برى تعظيم و تكريم كياكرت تح

عرب قبائل بھی کعبہ کا احرام بھلاتے تھے۔ جب اسلام کا نور کوہ فاران کی چوٹی ہے بلوہ گر ہوا تو ان کی آنکھیں خیرہ ہو محیں ۔ انہوں نے مسلمانوں کو کعبہ میں جاکر اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے اور اس کا نام لینے ہے منع کر دیا ۔ یہ بات ان کے مسلمہ اسولوں کے تحت بھی بہت بری تھی لبذا یہ بھی بڑے ظالم نکلے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس ہے بڑھ کر کون ظالم ہو گا جو اللہ تعالیٰ کی مسجدوں میں اس کا نام لینے ہے منع کرے اور ان کو اجازنے کی کوشش کرے ۔

قریش کے لوگ جب خانہ کعبہ میں جاتے تو نماز پڑھنے کی بھائے تایاں اور
سیٹیاں بھاکر بھوں کے آگے ناچھ اور کودتے تھے جو مسجد کی بڑی ہے اوبی ہے طالانکہ
وہاں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہوئے بڑے اوب سے جانا چلہتے تھا ۔ لہذا مسجد میں نماز
پڑھنے سے منع کرنا حرام ہے ۔ ای طرح مسجدوں میں عبادت کے سوا ہو و لعب کے
اشغال بھی حرام بیں ۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کی مسجدوں کے ساتھ اس قسم کی ہے اوبی
کریں گے ان کے لئے ونیا میں ذات و رسوائی ہے جیبا کہ قریش کو بدر وغیرہ معرکوں
میں ہوئی اور الیے لوگوں کے لئے آخرت میں بھی عذاب عظیم ہے (حقائی ۲۹۷/۱) ۔

## جهتِ قبلہ

١١٥ - وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَايَنْمَا تُولُّوا فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ط إِنَّ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ .

اور مشرق و مغرب تو الله تعالى بى كا ب - سوجس طرف تم منه كرو تو الله تعالى كا رخ بهى ادهر بى به بيفك الله تعالى وسعت والا خردار ب -

شمان نزول: کو مرمہ میں آنمطرت صلی اللہ علیہ وسلم بہت المقدس کی طرف اس طرح من کر کے نماز پڑھتے تھے کہ بہت اللہ بھی سامنے ہوتا تھا جب جرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لے آئے تو سولہ یا سترہ ماہ تک بہت المقدس ہی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے رہے ۔ اس پر یہوہ بہت نوش تھے ۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے آیت و مِن خَین خُرِجت اللہ تعالیٰ نے آیت و مِن خَین خُرِجت اللہ تعالیٰ نے آیت و مِن خَین خُرِجت اللہ تعالیٰ نے آیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کا حکم منی خرا کر نانہ و کھیے کہ یہ سنوخ فرما کر فانہ و کھیے کی اس مر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی کہ مشرق لوگ لینے قبلہ سے کوں ہمٹ گئے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی کہ مشرق لوگ لینے قبلہ سے کوں ہمٹ گئے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی کہ مشرق

و مغرب کا مالک تو اللہ تعالیٰ ہی ہے ۔ جد هر اس کا حکم ہو اس کی تعمیل میں اُدھر ہی میر جانا چلہتے ۔

بعض مفرین کے نزدیک یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی جہنیں قبلہ معلوم نہ ہوسکا اور انہوں نے اندازہ سے قبلہ کا تعین کر کے نماز پڑھی اور بعد میں ان کو قبلہ کی صحیح سمت کا پتہ چلا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور ان کی اس نماز کو ادا شدہ قرار دیا گیا ۔ ( ابن کثیر ۱۵۷ ، ۱۵۸/ ۱) ۔

تعشرت اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کو کہ سے نکالے جانے پر تسلی دی ہے کہ اگر یہ کافر تہیں مسجد حرام میں جانے سے روکیں تو تہیں کسی قسم کا رنج و طال کرنے کی ضرورت نہیں ، مشرق و مغرب سب اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے تہارے لئے روئے زمین کو مسجد بنا دیا ہے ، تم جہاں چاہو نماز ادا کر سکتے ہو ۔

الله تعالیٰ کوئی جسم بہیں جو کسی خاص مکان یا کسی خاص سمت میں مقید ہو اور دوسرے کسی مکان یا سمت میں موجود نہ ہو وہ تو زمان و مکان سے بالا تر ، ہر وقت ، ہر جگہ اور ہر سمت میں موجود ہے ۔ اس لئے اس نے تہارے لئے جو قبلہ متعین کر دیا ہے تم اس کی طرف رخ کر کے نماز ادا کرو ۔ اگر فرائض کی ادائیگی کے وقت ، دشمن کے خوف سے قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز نہ پڑھ سکو یا کسی اندھیری رات یا جنگل میں قبلہ کی سمت معلوم نہ ہوسکے اور تم اندازہ سے قبلہ کا تعین کرکے نماز پڑھ او اور بعد میں معلوم ہو کہ قبلہ کا تعین صحیح نہ تھا یا سفر میں نوافل پڑھنا چاہو اور سواری کا منہ قبلہ کی طرف نہ ہو اور سواری سے اتر نے میں دخواری اور کسی قسم کا اندیشہ ہو تو ان تمام حالتوں میں نماز پڑھتے وقت جس طرف بھی اپنا منہ کر لو گے تو تمہاری نماز درست ہو جائیگی اور تمہیں الله تعالیٰ کا قرب اور حضور حاصل ہو جائیگا ۔ الله تعالیٰ نے درست ہو جائیگی اور تمہیں الله تعالیٰ کا قرب اور حضور حاصل ہو جائیگا ۔ الله تعالیٰ نے یہ وسعت اور سہولت تمہیں اس لئے عطا فرمائی ہے کہ وہ بڑے وسیع علم والا ہے ۔

## فرزند و زن سے مُبرّادات

الله - وَقَالُوْا اتَّخَذَاللَّهُ وَلَدا السَّلْخَنَهُ لَا كُلْ لَهُ مَافِى السَّلْمُوتِ وَالْاَرُضِ لَمُكُلَّ لَهُ قُنِتُنُونَ مَا اور وہ كِمْتِ بِينُ كَهُ اللهُ تَعَالَىٰ نے بینا بنایا ہے طالانكہ وہ پاک ہے بكہ جو كِمِ آسمانوں اور زمین میں ہے سب اس کا ہے ۔ سب اس کے تابعدار ہیں ۔

النَّخَدَ : اس في بنايا - اس في اختيار كيا - اس في ليا - إتَّفَاوَ ع ماضي -

ہے اس کی اولاد کیے ہوگی ۔ وہ ہر چیز کا خالق اور ہر چیز کا عالم ہے ۔

صحیح بخاری کی ایک حدیثِ قدی میں ہے کہ حضرت ابن عباس نے بیان فرمایا

کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ابن آدم مجھے بھٹلاتا ہے ۔ اسے یہ لائق نہ تھا ، وہ مجھے کالیاں

دیتا ۔ اسے یہ نہیں چاہئے تھا ۔ اس کا بھٹلانا تو یہ ہے کہ وہ خیال کر بیٹھتا ہے کہ میں

اسے مرنے کے بعد پھر زندہ کرنے پر قادر نہیں ہوں اور اس کا کالیاں دینا یہ ہے کہ

وہ میری اولاد بتاتا ہے حالانکہ میں پاک ہوں اور بلند و بالا ہوں اس سے کہ میری اولاد

اور بیوی ہو -

صحیحین کی ایک روایت میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بڑی باتیں سنکر صبر کرنے میں اللہ تعالیٰ سے زیادہ کوئی بنیں ، لوگ اس کی اولاد بتائیں اور وہ انہیں رزق و عافیت دیتا رہے ۔ ( ابن کثیر ۱۹۰/ ۱) ۔

## كن فتكون

﴾ اا - بَدِيْعُ السَّمَٰوْتِ وَالْاَرُضِ ، وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَالِّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ١

وہ آسمان اور زمین کا موجد ہے اور جب وہ کسی کام کا ارادہ کرتا ہے تو وہ صرف یہی کہتا ہے کہ ہوجا ۔ پس وہ ہو جاتا ہے ۔

بغیر مادے اور ممونے کے پیدا کرنے والا ۔ ایجاد کرنے والا ۔ اس سے ایسا موجداور صناع مراد ہے جو حقیقی معنی میں پیدا کرنے والا اور ایجاد کرنے والا ہے ۔ جبے نہ کسی آلہ کی ضرورت ہے اور نہ کسی مال مسالہ کی ، نہ وہ کسی ممونہ کا محتاج ہے نہ کسی استاد کا ، وہ بغیر ممونے کے ہر چیز کو وجود بخشنے والا ہے ، زمین و آسمان اور کائنات کی ہرشنے اس نے پیدا کی ہے ۔ بخشنے والا ہے ، زمین و آسمان اور کائنات کی ہرشنے اس نے پیدا کی ہے ۔

قضی: اس نے فیصلہ کیا ۔ اس نے بورا کیا ۔ اس نے خواہش کی ۔ قضاً یکے ماضی ۔ تفشر می کے : اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ، ازلی اور ابدی ہے اس نے تمام موجودات کو ایجاد کیا ہے ۔ زمین و آسمان اور کائنات کی ہر ہر شے کو بالکل نئے سرے سے بغیر نمونے اور بغیر مادے کے پیدا کیا ہے اور اس کے لئے یہ بات بہت آسان ہے کیونکہ جب وہ کوئی کام کرنا چاہتا ہے تو وہ کام اس کے "ہو جا " کہنے سے ہی ہو جاتا ہے ۔ حضرت علی علیہ السلام میں الیی کوئی قدرت نہیں بلکہ وہ نہ تو دشمنوں پر غلبہ پاسکے اور نہ ان کے باتھ السلام میں الیی کوئی قدرت نہیں بلکہ وہ نہ تو دشمنوں پر غلبہ پاسکے اور نہ ان کے باتھ سے اپنی جان بچا سکے ۔ ایسا مجور و معذور کیے خدا ہو سکتاہے ۔

مشر کین کی نادانی

١١٨ - وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللهُ اوْتُا تَيْنَا اللهُ اوْتُا تَيْنَا اللهُ كَا لَهُ اللهُ اوْتُا تَيْنَا اللهُ اوْتُا تَيْنَا اللهُ اوْتُلُونَ اللهُ كَا لُكُمُ اللهُ اللهُ اوْتُلُونَ اللهُ ا

اور بے علم (مشركين عرب) كہتے ہيں كہ اللہ تعالیٰ ہم سے كلام كيوں بہيں كرتا يا ہمارے پاس كوئی نشانی كيوں بہيں آتی - ان سے جہلے لوگ ہمی اليي ہی باتيں كرتے تھے ـ ان كے دل ايك دوسرے كے مشابہ ہوگئے - بيشك م ان اولوں ك لئة نشانيان بيان كريك جويقين كرتيبي-

ويكلِّمْنَا: وه بم سے كلم كرتا ہے - وہ بم سے بات كرتا ہے - تُكلِّمُ ف مضارع -

تَشَابَهَتُ : وه مثابه بولَّتى - وه يكسال بولَّتى - تَشَابُهُ ع ماضى -

كَيَّنَّا : بم في بيان كرديا - بم في كلول ديا - رتبيِّن كا عن المان -

گفتری کے: عباں اللہ تعالیٰ نے عرب کے جاہلوں کے اقوال نقل کئے ہیں جو وہ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآنِ مجید کے بارے میں کہا کرتے تھے تاکہ معلوم ہو کہ دنیا میں کسقدر جہل اور گرای کی تاریکی پھیلی ہوئی تھی ۔ مشرکین مکہ دو اعتراض کیا کرتے تھے ۔ ایک یہ کہ اللہ تعالیٰ خود ہم سے کلام کیوں نہیں کرتا اور بالمشافہ طور پر کیوں نہیں کہدیتا کہ ہم نے فلاں کو رسول بنا کر بھیجا ہے ۔ دوسرے یہ کہ اگر ایسا نہیں کرتا تو ہمارے پاس کوئی الیی نشانی کیوں منہیں بھیج دیتا جس سے رسالت کی تصدیق ہو جائے ۔ ممارے پاس کوئی الیی نشانی کیوں منہیں بھیج دیتا جس سے رسالت کی تصدیق ہو جائے ۔ اللہ تعالیٰ ان کے جواب میں فرماتا ہے کہ یہ ان کی نادائی ہے ۔ اگر ہر شخص میں اللہ تعالیٰ سے کلام کرنے کی صلاحیت و قابلیت ہوتی تو دنیا میں انبیاء بھیجنے کی ضرورت ہی کیا معلوم کر لیتا ۔ کیا دنیاوی اعتبار سے کوئی شخص کہہ سکتا ہے کہ مجھے حکیم کی کیا ضرورت ہم ہر ایک کیوں نہیں حکیم ہو جاتا یا بادشاہ یا حکمران کی کیا ضرورت ، ہر شخص بادشاہ یا حکمران کی کیا ضرورت ، ہر شخص بادشاہ یا حکمران کیوں نہیں بن جاتا ۔ یہ نادائی اور جبل ہے ۔ فہلے زمانے کے جابل بھی انبیاء حکمران کیوں نہیں بن جاتا ۔ یہ نادائی اور جبل ہے ۔ فہلے زمانے کے جابل بھی انبیاء کہ مقابلہ میں ایسی بی باتیں کرتے تھے ۔ یہ اور وہ جہل میں یکساں ہیں ۔

الله تعالیٰ نے مشرکین کھ کے دوسرے اعتراض کا جواب یہ دیا کہ ہم نے یقین کرنے والوں کے لئے ایک بہت سی نشانیاں بیان کی بیں - جن لوگوں میں یقین کا مادہ ہی بہیں ان کو سیکروں ، ہڑاروں ، معجزے اور قدرت کی نشانیاں بھی راہ راست پر بہیں لاسکتیں - (حقانی ایا ، ۱/۳۲۲) -

### بثيرو نذير

الا - إِنَّا اَرْسَلْنُكَ بِالْحَقِّ بَشِيْرًاوٌ نَذِيْرًا وَلاَ تُسْنَلُ عَنْ اصْحُبِ الْجَحِيْمِ و

اور ہم نے آپ کو دین حق دیکر خوشخبری سنانے والا ڈرانے والا بنا کر جمیجا ہے اور جمنیوں کے بارے میں آپ سے پرسش نہیں ہوگی ۔

بالحق: حق كے ساتھ ، مراديہ ہے كہ آپ كو راهِ حق كى طرف بدايت كرنے والا بناكر بھيجا ہے ۔

بشیرا: خوشخبری سنانے والا۔ جو لوگ ایمان لائیں اور اللہ تعالیٰ اور اس کے نبی سلی اللہ علیہ وسلم کے احکام پر عمل کریں اور نیک کام کریں تو آپُ انہیں دنیا و آخرت میں فلاح و بہتری کی خوشخبری دینے والے ہیں۔

فذیرا: ڈرانے والا ۔ خبر دار کرنے والا ۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام کا انکار کریں اور سرکھی کا راستہ اختیار کریں تو آپ انہیں ان کی بد اعمالیوں کی بنا پر دنیا و آخرت میں بُرے انہام سے خبردار کرنے والے ہیں ۔

آتشری کے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرکے فرمایا کہ ہم نے آپ کو دین حق دیکر بھیجا ہے تاکہ آپ ملنے والوں کو بشارت سنا دیں اور منکروں کو آندالی مصیبت کا خوف دلا دیں اور اے نبی! صلی اللہ علیہ وسلم آپ کا کام تو لوگوں کو اللہ تعالیٰ کا حکم پہنچا دینا ہے اور اگر کسی بد بخت اور بد نصیب نے آپ کی بات کو نہ مانا تو آپ سے ان کے بارے میں کچے نہیں بوچھا جائے گا۔ کیونکہ انہوں نے خود ہی کفر و جہنم کی راہ اختیار کی ہے۔

## یهود و نصاری کی خواهش

١٢٠ وَلَنْ تَرُضَى عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّصْرَى حَتَّى تَتَبَيعَ مِلَّتَهُمْ ، قُلُ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى ، وَلَئِنِ الْبَعْتَ اَهُوَا أَهُمُ مُ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَالَكَ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلاَ نَصْيرِهِ الَّذِيْنَ الْيَنْهُمُ الْكِتْبَ يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلاَ وَتِهِ ، أُولَٰنِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرُ بِهِ فَا وَلَنِكَ هُمُ الْخُسِرُ وَنَ ،

اور یہود و نصاری آپ سے ہر گز راصی نہ ہوں گے تاوقیتکہ آپ ان کے مذہب کی پیروی نہ کرنے لگیں ۔ آپ کمدھکتے کہ اللہ تعالیٰ بی کی ہدایت ، (حقیق) ہدایت ہے۔ اگر اس کے بعد بھی کہ آپ کے پاس علم آ چا ہے ،
آپ ان کی خواہشوں پر چلے تو آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں نہ کوئی میایتی ہوگا اور نہ مدد گار۔ جن لوگوں کو ہم نے کتاب (قرآن) دی ہے وہ تو اس کو ولیے ہی پڑھتے ہیں جیسا کہ اس کے پڑھنے کا حق ہے۔ وہی لوگ اس پر ایس کو ولیے ہی پڑھتے ہیں جیسا کہ اس کے پڑھنے کا حق ہے۔ وہی لوگ اس پر ایس بھی رکھتے ہیں اور جو اس کے منکر ہیں سو وہی نقصان پانے والے ہیں۔

مِلْتُكُمْ : ان كادين - ان كاطرية - ان كامذبب - جمع مِلْلُ -

اُمُواء مُمّ : ان كى خوابشيں - ان كے خيالات - يہ جمع ب اس كا واحد حوى ب -

گیتگوفهٔ: وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں ۔ وہ اس کو پڑھتے ہیں ۔ تِلَاوَہ اُ ہے مضارع ۔ کفشری جے: یہاں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ بتایا ہے کہ اسلام دین حق ہے اور اس کی خوبیاں اس کی حقانیت کی روشن دلیلیں ہیں ۔ اور مخالفین بھی دل میں اس کے قائل ہیں مگر وہ ضد اور تعصب کی بنا پر نہ صرف آپ کے دین کو حق مہیں مانیں گے بلکہ جب تک آپ ان کی جہالت و گراہی کے متبع نہ ہو جائیں اس وقت تک وہ آپ سے راضی بہیں ہوں گے ۔ آپ ان ازلی بد نصیبوں کے ہدایت پر آنے کی توقع نہ رکھیں اور نہ ان کی ملمع کاریوں کو ہدایت بھیں ۔ اس لئے کہ ہدایت تو وہی ہے جو منجانب اللہ ہے ۔ حضرت موئی علیہ السلام کے بعد بنی اسرائیل کے علما و مشائخ نے لینے مذہب میں جو خیالات گھڑ لئے ہیں وہ ہدایت نہیں اس لئے آپ ان کی خواہشوں پر ہرگز نہ چلیں ۔

موجودہ یہود و نصاری جو اپنے آپ کو اہل کتاب کہتے ہیں وہ اہل کتاب نہیں ۔ ہیں ۔ اس لئے کہ نہ تو انہیں اپنی کتاب پر ایمان ہے اور نہ وہ اس کو پڑھتے ہیں ۔ بلکہ انہوں نے تو اس کو پر ھے اور اس پر ایمان ہے ۔ اگر وہ اپنی کتاب کو پڑھتے اور اس پر ایمان رکھتے تو نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاتے اور ان کی ہدایت قبول ایمان رکھتے تو نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاتے اور ان کی ہدایت قبول کرتے جیسا کہ عبداللہ بن سلام اور نہائی وغیرہ با انصاف یہود و نصاری نے کیا کیونکہ ان کی کتابوں میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سی بشارتیں موجود ہیں۔ (حقانی میں آنحضرت اللہ کا اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بہت سے بشارتیں میں آنحضرت اللہ کا ایا۔

## احوال قيامت

١٢٢ ، ١٢٣ - يْبَنِي إِسُرَانِيْلَ أَذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِيِّ اَنْعَمْتُ الْتَيْ الْعَمْتُ الْتَيْ الْعَمْتُ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ، وَاتَّقُوا يَوْما لَا تَجُزِي عَلَيْكُمْ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ، وَاتَّقُوا يَوْما لَا تَجُزِي نَفْسُ عَنْ لَفْسِ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلا تَنْفَعُها شَفَاعَةً وَلا تَنْفَعُها شَفَاعَةً وَلا تَمْ يَنْصَرُونَ مَ شَفَاعَةً وَلا تَمْ يَنْصَرُونَ مَ

اے بنی اسرائیل! تم میری اس نعمت کو یاد کرو جو میں نے تم پر انعام فرمائی تھی اور یہ کہ میں نے تم ہیں اہل عالم پر فضیلت دی اور اس دن سے ڈرو جس دن کوئی شخص کسی کے ذرا بھی کام نہ آئے گا اور نہ اس کی طرف سے کوئی معاوضہ قبول کیا جائیگا۔ اور نہ اس کو کوئی سفارش فائدہ دے گی اور نہ ان کی مدد کی جائے گی ۔

تَجْزِی : وه جزا دے گا۔ وہ بدلہ دے گا۔ جُزاَء کے مضارع۔

عَدْلُ: عدل ، انصاف ، بدله ، معاوضه ، مصدر ہے ۔

شَفَاعَةً: شفاعت كرنا ، سفارش كرنا ، مصدر ب -

تشری الله تعالیٰ نے سورۃ بقرہ کی چالیویں آیت سے بنی اسرائیل کو اپنی تعمیں یاد ولا کر خطاب شروع کیا تھا ۔ اب کلام کو تمام کرتے وقت بھی الله تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو اپنی تعمیں یاد دلائی ہیں ۔ اور فرمایا کہ اے بنی اسرائیل! تم میرے ان احسانات کو یاد کرو جو میں نے تمہارے ساتھ مختلف اوقات اور مختلف مقامات پر کئے ۔ یہاں تک کہ تمہارے خاندان کو ایک خاص وقت میں دنیا کے تمام خاندانوں سے افضل و اشرف کر دیا تھا ۔ پھر تم نے جس قدر نا فرمانیاں کیں ، ان کے برے نتائج تم نے دنیا میں بھگتے ۔ اگر تم اب بھی اپنی نا فرمانی اور سرکشی سے باز نہ آئے تو یاد رکھو کہ جس طرح میں رحیم و کریم ہوں اس طرح جبّار و قبآر ہوں ۔ پھر تم روز قیامت سے ڈرتے رہو کہ جہاں نہ کسی کی سفارش کام آئے گی اور نہ کچھ معاوضہ لیا جائے گا اور نہ کوئی مدد گار کسی کی مدد کر کے اس کو چھڑا سکے گا ۔ (حقانی ۲۵۵/ ۱) ۔

حضرت ابراہیم کی آزمائش

١٢٣ - وَإِذِ ا بْتَلَىٰ إِبْرُهِمَ رَبُّهُ بِكَلِمْتِ فَاتَّمَّهُنَّ وَقَالَ إِنِّي

جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ اِمَامَّا قَالَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِیْ ا قَالَ لاَ يَنَالُ عَمْدِی الظَّلِمِیْنَ ا

اور ( وہ وقت یاد کرو! ) جب حضرت ابراہیم ( علیہ السلام ) کو ان کے رب نے کئی باتوں میں آزمایا تو انہوں نے ان ( باتوں ) کو بورا کر دکھایا ۔ تب اللہ تعالیٰ نے ان سے فرمایا کہ میں تہیں لوگوں کا پیٹوا بنانے والا ہوں ۔ حضرت ابراہیم نے عرض کیا اور میری اولاد میں سے بھی ( کچے لوگوں کو نبوت عطا فرما ) اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ میرا اقرار (منصب نبوت ) ظالموں ( قانون شکوں کو نہیں جہنی ا

ابتكلى: اس في آزمايا - اس في امتحان ليا - إُبتِلاً وَ عاصى -

النَّعَتُهُنَّ : اس نے ان کو تمام کیا ۔ اس نے ان کو بورا کیا ۔ اِتَمَامُ کے ماصی ۔

جَاعِلُكَ : جَمَّ كو بنانے والا ، جَمَّ كو كرنے والا - جَعَلَ سے اسم فاعل -

اِماماً : امام - پیشوا ، خلیف ، قاصی - یمال نبی مراد ہے -

يَنَالُ: وه چېختا ہے ۔ وہ پاتا ہے ۔ آئيل سے مضارع ۔

دُرِ يَتَنِي : ميرى اولاد ، ميرى نسل ، جمع ُ ذُرِيتَ و ذَرَارِي اللهِ .

ربط آیات: اکسٹھویں آیت ہے مہاں تک بنی اسرائیل کی طرف ہے اللہ تعالیٰ کی نتیجہ میں انعموں کا کفران ، ان کی بد اعمالیوں ، ان کی شرارتوں اور ان شرارتوں کے نتیجہ میں انکو طفے والی مختلف سزائیں بیان کی گئی ہیں ۔ مہاں ہے آیت ، ۱۵۲ تک خانہ کعبہ کی فضیلت و تعظیم ، خانہ کعبہ کا جائے عبادت ہونا ، خانہ کعبہ کی تعمیر ، کمہ شہر کے لئے صفرت ابراہیم کی دعا ، ملت ابراہیم سے اعراض کرنے والوں کا ذکر ملت ابراہیمی اور ملت ابراہیم اور شخصرت سلی اللہ علیہ وسلم کا افضل ملت اسلامی کا افضل مین ، تو یل قبلہ اور آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افضل الرسم کی دعا ، محسل ہونا ، تو یل قبلہ اور آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افضل الرسم کی دویا ، تو یل قبلہ اور آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افضل الرسم کی دویا ، تو یل قبلہ اور آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افضل الرسم کی دویا ہونا بیان فروایا ہے ۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے خاص پیغبر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مختلف امتحانات اور ان میں ان کی کامیابی پھر اس کے انعام و صلہ کا بیان ہے - پھر

جب حضرت خلیل اللہ نے ازراہِ شفقت اپنی اولاد کے لئے بھی اسی انعام کی درخواست کی تو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے ایک ضابطہ ارشاد فرمادیا جس کے تحت حضرت ابراہیم کی درخواست مشروط طور پر منظور کی گئی کہ یہ انعام آپ کی ُذرِیَّتُ کو بھی طے کا مگر ان میں سے جو لوگ نا فرمان و بد اعمال اور ظالم ہوں گے وہ اس کونہ پاسکیں گے ۔ (معارف القرآن ۱/۳۰۹) ۔

الله تعالی فرماتا ہے کہ حضرت ابراہیم ہمارا فرماں بردار بندہ تھا ہم نے اس کو کئی باتوں میں آزمایا ۔ وہ ان میں کامیاب رہے ۔ مثلاً سارہ برستوں کی محبت اور برادری بلکہ وطن چوڑ نے کو کما تو وہ سب کچہ چوڑ کر ملک شام میں چلے گئے ۔ عرب کے ریکستان میں اللہ تعالیٰ کے لئے عبادت خانہ بنانے اور اس کی حفاظت کے لئے اپنی اولاد کو وہاں آباد کرنے کا حکم دیا تو انہوں نے خانہ عجب بنا کر وہاں لینے جیئے حضرت استعیل کو بسا دیا ۔ بیٹے کی قربانی کا حکم دیا تو اس کے لئے بمہ تن آمادہ ہو گئے ۔ مزود نے آگ میں ڈالا تو ایمان پر ثابت قدم رہ کر اس میں گرنا منظور کر لیا ۔ اس کے سلہ میں جب اللہ تعالیٰ نے ان کو لوگوں کا پیشوا یعنی نبی بنانا چاہاتو انہوں نے عرض کیا کہ اے میرے یروردگار میری اولاد میں سے بھی انبیاء اور بابرکت لوگ پیدا فرما تاکہ تیری خدمت گزاری اور فرماں برداری بمیشہ میرے خاندان میں رہے ۔ ان کی درخواست کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تیری اولاد میں ایک گروہ بد کاروں کا ہوگا ۔ ان کے لئے میرا وعدہ بنیں ۔ پس اے بنی اسرائیل اور عرب کے مشرکو! تم لینے مُسلّم الثبوت بزرگ کی پیروی میں اللہ تعالی اور اس کے نبی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت بجا لاؤ ۔ جس کے لئے خود حضرت ابراہیم نے مرف لینے بیٹے حضرت اسخی بی کے خاندان كے لئے بركت بہيں چابى متى بلكہ انہوں نے حضرت اسمعيل كے لئے بھى چابى تقى -( حقانی ۲۷ ۱ ) ـ

## بيت الله كي الهميت

١٢٥ - وَاذِ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَهُ لِلنَّاسِ وَ اَمُنَا ، وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ السَّعْفِيلَ اَنْ طَهِّرَا مَقَامِ اِبْرُ هِمَ وَ السَّعْفِيلَ اَنْ طَهِّرَا بَعْمَ وَ السَّعْفِيلَ اَنْ طَهِّرَا بَيْتِي لِلطَّائِفِيْنَ وَ الْعُجِفِينَ وَالْرُكِعُ السَّجُودِ ،

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے خانہ کعبہ کولوگوں کے جمع ہونے کی جگہ

اور امن كا مقام بنایا اور ( بم نے حكم دیاكہ ) مقام ابراہیم كو نمازكى جگه بناؤ اور بم نے و خون كا مقام ابراہیم كو نمازكى جگه بناؤ اور بم نے ( حضرت ) اسمعیل سے عبد لیاكہ تم دونوں طواف كرنے والوں اور ركوع و بجود كرنے والوں كے لئے میرے گھركو خوب پاك ركھاكرو ۔

مَثَابَهُ ؟ یه فُوباً یا مُثَاباً سے ماخوذ ہے ۔ بعض کے نزدیک اس کی ت زائد ہے اور بعض کے نزدیک اس کی ت زائد ہے اور بعض کے نزدیک مبالغہ کے لئے ہے ۔ اس کے معنی لوٹنے کے بیں اس لئے مثابہ کے معنی مرجع کے ہوئے جہاں آدمی بار بار لوٹ کر جائے ۔ (معارف القرآن ۱۳۱۷) ۔

مُصَلَّتٌ : نماز پڑھنے کی جگہ - تَصْلِيَدُ کے اسم ظرف مکان -

طَهِّرًا: تم دونوں پاک رکھو ۔ تَطُرُّے امر۔

طَائِفِيْنَ : طواف كرنے والے ، كرد گھومنے والے - طوف سے اسم فاعل -

عُكِفِيْنُ : احتكاف كرنے والے ، كوشہ نشين ہونے والے \_ عَكُونَ سے اسم فاعل \_

تشریح: اہل کتاب ہے کے منکر تھے۔ وہ کہتے تھے کہ یہ عرب کے جاہلوں کا طریقہ ہے صفرت ابراہیم علیہ السلام کا طریقہ نہیں اور نہ حضرت ابراہیم نے اس کعبہ کو بنایا ہے اور نہ انہوں نے اس کو حاجیوں اور طواف کرنے والوں کے لئے مقرر کیا ہے۔ اس لئے اس کو قبلہ اور عباوت کی جگہ بنانا بھی مشرکین کی رسم ہے۔ تحمد صلی الله علیہ وسلم مشرکین کی اس رسم کو ملک و قوم کی محبت میں بناہ رہے ہیں۔ الله تعالیٰ نے اس آیت میں ان کے اس باطل خیال کو رد فرما دیا ۔ اور فرمایا کہ خانہ کعبہ کو امن اور ثواب حاصل کر نئی جگہ اور مرجع بم بی نے بنایا ہے اور بم حکم دیتے ہیں کہ سب لوگ مقام ابراہیم کو مصلے بنائیں یعنی وہاں نماز پڑھیں اور بم بی نے حضرت ابراہیم اور ان کے بیٹے حضرت ابراہیم اور ان گر کو جیٹے حضرت اس گر کو بڑی تاکید سے کہا تھا کہ تم میرے اس گر کو طواف کرنے والوں اور نماز پڑھنے والوں کے لئے پاک و صاف رکھنا ۔ ( حقائی کرنے والوں ) ۔

اس میں مشرکین عرب ر بھی تعریض ہے کہ تم باوجود یکہ ملت ابراهیی کی پیروی کرتے ہو اور خانهٔ کعبہ کی تعظیم بھی کرتے ہو مگر بتہارا عمل تو ملت ابراہی کے خلاف ہے ۔ ہم نے تو اس گر میں نماز ، طواف ، اعتکاف اور عبادت الی کا حکم دیا تھا

اور تم نے اس کے اندر بت رکھ کر ان کی پرستش شروع کر دی ۔ ہم نے اس کو امن کی جگہ بنایا تھا اور تم مسلمانوں کو بہاں امن سے بہیں آنے دیتے ۔ ہم نے اس کو پاک و صاف رکھنے کا حکم دیا تھا مگر تم نے اس کے اندر بت رکھکر اس کو ناپاک بنا رکھا ہے ۔ لہذا تہارا یہ دعوی کہ تم ملت ابراہیمی کی پیروی کرتے ہو صحح نہیں ۔ (حقائی ہے ۔ لہذا تہارا یہ دعوی کہ تم ملت ابراہیمی کی پیروی کرتے ہو صحح نہیں ۔ (حقائی ۔ ۱/۲۷۸) ۔

## دعائے خلیل

الآا – وَاذِ قَالَ اِبْرُهِمُ رَبِّ الْجَعَلُ لَهٰذَا بَلَدا الْمِنَا وَ ارْزُقُ اَلْهَا اللّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ، قَالَ وَ مَنْ اللّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ، قَالَ وَ مَنْ كَفَرَ اللّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ، قَالَ وَ مَنْ كَفَرَ فَالْمَتِهِ مَنْ الْمَنْ مِنْ مُنْ الْمَنْ مَنْ اللّهِ عَذَابِ النّارِ ، وَبِئْسَ كَفَرَ فَامُتَبِعَهُ وَالْمَصْدِرُ ، وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ،

اور ( وہ وقت یاد کرہ ) جب ( حضرت ) ابراہیم نے کہا کہ اے میرے رب
اس گھر کو امن کا شہر بنا دے اور یہاں کے رہنے والوں میں سے جو شخص اللہ
تعلیٰ اور قیامت کے دن پر ایمان لائے اس کو پھلوں سے رزق عطا فرما ۔ اللہ
تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کفر کرے گا میں اس کو بھی مقورے ( دنوں
تک ) فائد اٹھانے دوں گا ۔ پھر میں اس کو کھینے کر آگ کے عذاب میں ڈالدوں
گا ۔ اور وہ ( رہنے کے لئے ) بہت بری جگہ ہے ۔

اُمتَعِه ؟ میں اس کو فائدہ پہنچاؤں کا ۔ تمنیع کے مضارع ۔

اَضْطَوْلُ لا : مين اس كو مجبور كردون كا - إِضْطِرَاداً ع مضارع -

المَصِيْرُ: الوشي كَي جَكَه ، مُعكانا - مَيْراك اسم ظرف مكان -

تعشرت : خانہ کعبہ کی تعمیر سے فارغ ہو کر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے میرے رب تو اس کو امن والا شہر بنا دے تاکہ مہاں آنے والے ہر قسم کا آرام و سکون پائیں اور لوگ ہمیشہ اس گھر کی خبر گیری کریں ۔ اور بہاں کے رہنے والوں میں سے جو لوگ اللہ تعالیٰ اور قیامت کے روز پر ایمان لائیں ان کو محدے مطافرا کیونکہ یہ خشک پہاڑ ہے اگر ایسا نہ ہوا ( ان کو محدے عطانہ کئے گئے ) تو مہاں

١٢٥، ١٢٥ - وَإِذْ يَرُفَعُ إِبْرَاهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْمُعِيْلُ ، رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا وَ اجْعَلْنَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنُ الْعَلِيْمُ وَرَبَّنَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنَ لَکَ وَوَارِنَا مَنَا سِكَنَا وَتُنَا وَاجْعَلْنَا وَتُعَلِّمُ الْكَوْيُمُ الْكَانِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَرَبَّنَا وَابْعَثُ فِيهِمُ وَتُنَا وَابْعَثُ فِيهِمُ وَلَيْنَا وَابْعَثُ فِيهِمُ وَلَيْنَا وَابْعَثُ فِيهِمُ اللَّهُ حِيْمُ وَرُبَّنَا وَابْعَثُ فِيهِمُ وَلَيْكَ وَلَيْعَمُ الْكَتِبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزْكِيْهُمُ وَالنَّكَ الْتَوَالَّكَ الْعَزِيدُ الْحَكِيمُ وَلَيْكُمُ الْكَتَبُ وَالْحِكْمَةَ وَيُزْكِينِهُمُ وَالنَّكَ الْتَكَ الْعَزِيدُ الْحَكِيمُ وَلَا مَعْلَمُ الْكِتَبُ وَالْحِكْمَةَ وَيُزْكِينِهُمُ وَالْكَ النَّكَ الْعَزِيدُ الْحَكِيمُ وَالْحَكِيمُ وَالْحَلَى الْمُؤْلِدُ الْحَكْمُومُ الْكَلْمُ الْمُؤْلِدُ الْحَكْمُ وَيُولِمُ وَالْمَلْكُومُ وَالْحَكَمُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْحَلِيمُ وَالْمَحْمُ وَلَا مَعْلَمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُولُكُولُولُولُولُولُهُ الْمُؤْلِدُ الْ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ( صفرت ) ابراہیم اور ( صفرت ) اسمعیل اس گھر کی بنیاد یں اٹھا رہے تھے ( اور یہ کہتے جا رہے تھے کہ ) اے ہمارے رب ہم ہم ے یہ ( فدمت ) قبول فرما ۔ بیشک تو ہی سننے اور جلنے والا ہے ۔ اے ہمارے پروردگار! ہمیں اپنا فرماں بردار بنا لے اور ہماری اولاد میں سے بھی ایک ایسی امت ( پیدا فرما جو ) تیری فرماں بردارہو اور ہمیں ہماری عبادت کے طریقے بتا اور ہمارے حال پر توجہ رکھ ۔ بیشک تو ہی توجہ فرمانے والا مہربان

اے ہمارے روردگار! اور ان میں انہی میں سے ایک ایسا رسول بھیج جو ان کو تیری آیتیں ( پڑھکر) سنایا کرے ۔ اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کا تزکیہ کرے ( پاک و صاف بنادے ) بیٹک تو بی زبردست حکمت والا

يَرْفَعُ: وه بلندكرتا ب - وه اثمانا ب - رَفَع كے مضارع -

القَوَاعِدُ: بنيادين - ديوارين - يه جمع كاصغه ب اس كا واحد قَاعِدُهُ ب -

مَنَاسِكُنَا: مارى عبادت كے طريق ، مارے ج وغيره كے احكام - واحد مُنكَ -

يَتُلُوُ ا

:اہ ملاوت کرتے ہیں ۔ تُکاوہ کی صفیق ہے ۔ ملاوت کے اصل معنی اتباع اور پیروی کے ہیں ۔ قرآن و حدیث کی اصطلاح ہیں یہ لفظ قرآنِ کریم اور دوسری آسمانی کتابوں اور کلاِم الهیٰ کے پڑھنے کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔ جس طرح یہ کلام اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوا ہے اس کو اس طرح پڑھنا صروری ہے ۔ اپنی طرف سے کسی لفظ یا اس کی حرکات میں کی بیٹھن یا تبدیلی کی اجا زت نہیں ۔ امام راخب اصغبانی نے اپنی مفردات میں فرمایا کہ کلام الهیٰ کے سوا کسی دوسری کتاب یا کلام کے پڑھنے کو میں فرمایا کہ کلام الهیٰ کے سوا کسی دوسری کتاب یا کلام کے پڑھنے کو تلاوت نہیں کہا جاسکتا ۔

الْحِكُمَةُ : عربی لغت میں حکمت كا لفظ كئى معنوں میں آتا ہے مثلاً حق بات پر پہنچنا ،
عدل و انصاف ، علم و حلم وغیرہ ۔ امام راغب اصفہانی لکھتے ہیں كہ جب
یہ لفظ اللہ تعالیٰ كے لئے بولا جاتا ہے تو اس كے معنی تمام اشیاء كی بوری
معرفت اور مسلكم لیجاد كے ہوتے ہیں اور جب غیر اللہ كے لئے بولا جاتا
ہے تو اس كے معنی موجودات كی صحح معرفت اور نیک اعمال كے لئے
جاتے ہیں۔ ابن كثیر اور ابن جریر نے حضرت قدہ سے لفظ حكمت كے
معنی سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم نقل كئے ہیں۔ بعض نے تفسیر قرآن
اور بعض نے تفقہ فی الدِّین فرمایا ہے ۔

المُنَوَ كُمِيْهِمُ : وہ ان كا تزكيه كرتا ہے ۔ وہ ان كو پاك و صاف كرتا ہے ۔ يه زَكُوہُ ہے معنی طہارت اور پاكى كے بيں ۔ يه لفظ ظاہرى و باطنی برقسم كى پاكى كے لئے بولا جاتا ہے ۔ ( معارف القرآن ١٣٣٠ ١) ۔

تعشرت : بہاں اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم اور حضرت اسمعیل علیما السلام کی دعا کا ذکر فرمایا ہے ۔ جب وہ خانہ و کعبہ کی دیواریں اٹھا رہے تھے تو اس وقت انہوں نے بہایت عجز و انکسار سے یہ دعا کی تھی کہ اے اللہ ہماری اس کوشش کو قبول فرما ۔ ہم جو کچے زبان سے کہتے ہیں تو اس کو خوب سنتا ہے اور تو دل کے حال سے بھی خوب واقف ہے ۔ اے اللہ ہمیں ہمیشہ اپنی فرماں برداری میں رکھ اور ہمارے بعد بھی ہماری اولاد میں سے لینے فرماں بردار لوگ پیدا کر تاکہ تیری غلامی اور تیرے گھر کی خدمت گاری ، میری نسل میں رہے ۔ اے اللہ عبادت اور جج کے جو دستور اور طریقے تونے مقرر کے میری نسل میں رہے ۔ اے اللہ عبادت اور جج کے جو دستور اور طریقے تونے مقرر کے

ہیں ہمیں ان کی تعلیم دے تاکہ ہم اس کے مطابق عمل کریں اور اس میں ہم سے جو کوتاہی ہو جائے تو اس کو معاف کر اور ہم پر ہمیشہ مہربانی فرما کیونکہ تو ہی بڑا معاف کرنے والا مہربان ہے ۔ اے اللہ ہماری نسل سے ایک ایسا رسول مبعوث فرما جو لوگوں کو تیری آیتیں پڑھ کر سنائے ، تیری کتاب کی تعلیم دے اور حکمت سکھائے یعنی شریعت کے امرار اور رموز احکام بھی بتائے ۔ اور وہ لینے فیض نبوت اور انوار معرفت سے لوگوں کو آراستہ کرے ۔ بیشک تو ہی زبردست حکمت والا ہے ۔ (حقائی ۲۹۲ / ۱) ۔

دین ابراہیمی

اور ملتِ ابراہیمی ہے کون من پھیر سکتا ہے سوائے اس کے جو اپنے آپ کو بیوتوف بنائے اور بیشک ہم نے اس ( ابراہیم ) کو دنیا میں بھی بزرگی دی تھی اور وہ آخرت میں بھی اچھے لوگوں میں سے ہوگا ۔ اور جب اس کو اس کے رب نے کہا کہ تو فرماں بردار ہو جا تو ( ابراھیم نے ) عرض کیا کہ میں نے تمام جہان کے بروردگار کی فرماں برداری اختیار کی ۔ اور ( حضرت ) ابراھیم اور جہان کے بروردگار کی فرماں برداری اختیار کی ۔ اور ( حضرت ) ابراھیم اور حضرت ) یعقوب نے اپنی اولاد کو بھی اسی کی وصیت کی تھی کہ اے بیٹو! اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے اس دین کو پسند کر لیا ہے بس تم اسلام ہی کی حالت میں تعالیٰ نے تمہارے لئے اس دین کو پسند کر لیا ہے بس تم اسلام ہی کی حالت میں

يَرْ غَبُ عَنْ وہ اعراض كرے كا - وہ رو گردانى كرے كا - رَغَبُ و رُغَبُ كے بيں - مضارع - رُغَبُ اور رُغَبَهِ كے معنى مائل اور متوجہ ہونے كے بيں - بين اس كے ساتھ عن آجائے تو معنى بر عكس ہو جاتے ہيں يعنى اس كے ساتھ عن آجائے تو معنى بر عكس ہو جاتے ہيں يعنى اس كے معنى مائل اور متوجہ ہونے كے بجائے اعراض اور رو گردانى كے ہو جاتے ہيں ۔

وہ بیوقوف ہوا۔ اس کی سبکی ہوئی۔ سُفہ کے ماضی۔ جو شخص نفع و نقصان سوچ بغیر اپنی خواہشات کو بورا کرتا ہو اس کو خفیف اور سُفِیْ کہتے ہیں۔ اس کی زِد طلیم ہے۔

سفة

اصطَّفَيْنَهُ: ہم نے اس کو منتب کرایا۔ ہم نے اس کو برگزیدہ کرایا۔ اِصَّفِفَاءً سے مامنی۔

اُسْلِمْ: تو اسلام لا - تو تا بعداری کر - اِسلامُ سے امر -

وَضَّى: اس نے وصیت کی ۔ اس نے حکم دیا ۔ تُومِیَدَ عَا مامنی ۔

تشریکے: ان آیتوں میں بھی مشرکین کا رد ہے جو لہنے آپ کو دینِ ابراہیم پر بتاتے سے طالانکہ وہ کالل مشرک تھے اور صرت خلیل اللہ تو موحدوں کے المم اور توحید کو شرک سے ممتاز کرنے والے تھے ۔ انہوں نے تو عمر بھر میں ایک لمحہ کے لئے بھی کسی کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک بنیں کیا ۔ وہ تو ہر قسم کے شرک سے بیزار تھے ۔ اس لئے قوم سے الگ ہوئے ، وطن چوڑا اور باپ تک کی مخالفت کی پرواہ نہ کی اور صاف میدیا کہ ۔

يَا قَوْمِ انِّيْ بَرِي ۚ ثُمِمَّا تُشُرِكُوْنَ ﴿ اِنِي وَجَّهُتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَالسَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ حَنِيْفًا وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ لِلَّاذِي

اے میری قوم میں ان سے بیزار ہوں جنکو تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک کرتے ہو۔ بیشک میں نے تو یکسو ہو کر اپنی تمام تر توجہ اس پاک ذات کی طرف کر دی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور میں شرک کرنے والوں میں سے جس بوں ۔

ے نہیں ہوں ۔

جو امور اسلام کے اصول قرار دئے گئے ہیں وہی ملت ابراہی کی اصل ہیں اور ملت ابراہی کا انگار صرف وہی شخص کرسکتا ہے جو اپنی جان پر ظلم کرے ، نادان اور احمق ہو اور گراہ ہو ۔ حضرت ابراہیم کو تو اللہ تعالیٰ نے ہدایت کے لئے چن لیا تھا اس لئے ان کو دنیا میں بھی برگزیدہ کیا اور آخرت میں بھی اللہ تعالیٰ کے پاس ان کے مراتب بلند ہیں ، سب موقدین ان کو پیٹوا ملنے ہیں اور ہر جگہ ان کا ذکر خیر ہے ۔ ان کی بزرگی کی وجہ یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان سے فرمایا کہ ہمارے فرماں بردار ہو جاؤ تو انہوں (حضرت ابرہیم) نے فورآ عرض کیا کہ میں دل و جان سے تابعدار ہوں ۔ اے یہود ، اے عرب ، اور اے نصاریٰ تم کوں ملت ابراہی کا انکار کرتے ہو ۔ حضرت بہود ، اور اے نصاریٰ تم کوں ملت ابراہی کا انکار کرتے ہو ۔ حضرت

ابراہیم تو خود بھی عمر بھر اسلام پر قائم رہے اور اپنی وفات کے وقت انہوں بھی اور ان کے بعد حضرت یعقوب نے بھی اپنی موت کے وقت اپنی اولاد کو وصیت کی تھی کہ تم میشہ اسی دین پر قائم رہنا اور مسلمان ہی ہو کر مرنا ۔ ( ابن کثیر ۱۸۵/ ۱ ، حقائی ۱۳۹۵/ ۱) ۔

## حضرت تعقوب کی و صیت

١٣٣ ، ١٣٣ - أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ الْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لِبَنْيِهِ مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ بَعْدِى ، قَالُوْا نَعْبُدُ الْهَكَ وَاللَّهُ الْبَائِكَ الْبُرْهِمَ وَ السَّمْعِيلُ وَ السَّحْقُ الْهَاوَّ احِداً يَصُو نَحُنُ لَهُ الْبَائِكَ الْبُرْهِمَ وَ السَّمْعِيلُ وَ السَّحْقُ الْهَاوَّ احِداً يَصُو نَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ مَ تَلْكَ أُمْةً قُدْ خَلَتُ عَلَمَا مَاكسَبَتْ وَلَكُمْ مُاكسَبْتُ وَلَكُمْ مَاكسَبْتُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَا تُسْلَمُونَ مَا مَاكسَبْتُ وَلَكُمْ وَلَا يَعْمَلُونَ مَ

(اے بنی اسرائیل) کیا تم اس وقت موجود تھے جب حضرت یعقوب کی موت کا وقت آیا ، جب انہوں نے نے لینے بیٹوں سے بوچھا کہ میرے بعد تم کس کی عبادت کروگے ۔ انہوں نے عرض کیا کہ ہم اس خدا کی عبادت کریں گے جو تیرا اور تیرے باپ دادا (حضرت) ابراہیم (حضرت) اسمعیل اور (حضرت) المعیل اور (حضرت) المحق کا خدائے واحد ہے اور ہم تو اسی کے فرماں بردار ہیں ۔ وہ ایک جماعت تھی جو گزر کی ۔ ان کا کیا ہوا ان کے کام آئے گا اور جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا اور جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچھ تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کھوں تھیں ہو تھا جائے۔

شَهَدًاءُ: موجود ، گواه - حاضر - اس كا واحد فَهُمْدُ ك -

حَضَرَ : وه عاضر بوا \_ وه آيا \_ خُفُورٌ و حَفَارٌ أَ ع مامنى \_

خَلَتْ: وه گزرگی - فَلُوْ ہے ماضی -

كَسَبَتْ: اس نے كمايا - اس نے كيا - كُسُبُ سے ماصى -

کفرر کے: گزشتہ آیات میں حضرت یعقوب کی وصیت کا بیان تھا۔ اس پر یہود نے کہا کہ حضرت یعقوب نے ہر گزیہ وصیت بہیں کی تھی بلکہ انہوں نے تو یہودیت پر قائم رہنے کی وصیت کی تھی۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ کیا تم ان کی موت کے وقت وہاں ماضر تھے جب کہ حضرت یعقوب نے مصر میں جاکر لوگوں کو بت ، سارے ، بیل اور بلی وغیرہ کو بوجتے دیکھا اور ان کو اس بات کا خوف ہوا کہ کمیں میرے بعد یہ لوگ بھی ان کو دیکھ کر ، بت پرست نہ ہو جائیں تو انہوں نے اپنی سب اولاد کو بلا کر بوچھا کہ تم میرے بعد کس کی عبادت کرو گے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم آپ کے خدا کی عبادت کریں گے جو آپ کے باپ دادا حضرت ابراہیم اور حضرت المعیل اور حضرت المحل اور حضرت المحل اور حضرت کی واصد خدا ہے اور ہم تو ہمیشہ سے اس کے فرماں بردار بیں اور اس کے فرماں بردار رہیں گے ۔ ظاہر ہے کہ تم اس وقت موجود نہ تھے ، پھر تم کس لئے انگار کرتے ہو، بردار رہیں گے ۔ ظاہر ہو کہ تم اس وقت موجود نہ تھے ، پھر تم کس لئے انگار کرتے ہو، تم اس بات پر فحز کرتے ہو کہ تم ان بزرگوں کی فرماں بردار اولاد ہو اور اگر تم سے بردار رہیں گے ۔ ظاہر کے کہ تم ان بزرگوں کی فرماں بردار اولاد ہو اور اگر تم سے بہارا ان سے کیا تعلق ۔ وہ تو پاکباز لوگ تھے گزر گئے ۔ ان کے اعمال سے ان کو نفع بہارا ان سے کیا تعلق ۔ وہ تو پاکباز لوگ تھے گزر گئے ۔ ان کے اعمال سے ان کو نفع بوگر کی اور متبارے اعمال سے تہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار نہیں ۔ (حقائی بوگر کا اور متبارے اعمال سے تہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار نہیں ۔ (حقائی

تمام آسمانی کتابوں پر امیان

اور وہ کہتے ہیں کہ تم مبودی یا نصرانی ہو جاؤ تو ہدایت پالو گے ۔ آپ کمدی کتے کہ ہم تو ملتِ ابرہمی کے پابند ہیں جو خالص اللہ کے ہو رہے تھے اور وہ مشرکوں میں سے نہ تھے ۔ ( اے مسلمانو! ) تم کمدو کہ ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو ہماری طرف ( قرآن ) نازل کیا گیا ہے اور جو ابراہیم اور اسمُعیل اور اسمُق اور

یعقوب اور اس کی اولاد پر نازل ہوا اور جو کچھ موی اور عینی کو دیا گیا اور جو کچھ دوسرے انبیاء کو ان کے پروردگار کی طرف سے دیا گیا ، سب پر ایمان رکھتے ہیں ۔ ہم ان میں سے کسی میں بھی فرق نہیں کرتے اور ہم اس کے فرماں بردار ہیں ۔

تعفرت : یبود و نصاری نے سابقہ انبیاء کا طریقہ بدایت چور کر نیا مذہب بنا رکھا تھا،

ای پر ان کو ناز تھا ۔ ای کو وہ نہات کا راستہ جلنے تھے ۔ یبود کہتے تھے کہ ہمارا مذہب قدیم ہے ، اس کے بغیر ہدایت ممکن نہیں ۔ ای طرح عیمائی دعویٰ کرتے تھے کہ ان کے مذہب کے بغر نہات ممکن نہیں ۔ ان کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ سب کے پیٹوا صفرت ابراہیم ہیں ۔ آپ کمدھے کہ ہم خالص ملت ابراہیم پر ہیں اور سب کے پیٹوا صفرت ابراہیم ہیں ۔ آپ کمدھے کہ ہم خالص ملت ابراہیم پر ہیں اور وہ مشرک نہیں ۔ جبکہ تہمارے مذہب میں شرک ہے ۔ اس کے علاوہ صحیح طریقہ یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ پر اور سب انبیاء پر بلا تفریق ایمان لائے ۔ یہی اسلام ہے جس میں بی امرائیل اور غیر بنی امرائیل کی کوئی تفریق نہیں ۔ اس کے برعکس یہود و نصاری اور دیگر مذاہب کے لوگ دوسرے انبیاء کو نہیں ملنتے ۔ پس اسلام ہی قدیم اور حق ہے اور دیگر مذاہب کے لوگ دوسرے انبیاء کو نہیں ملنتے ۔ پس اسلام ہی قدیم اور حق ہے اور حقائی ۱۳۹۸ ای ۔

# مسلمانوں کی حفاظت کا وعدہ

١٣٤ - فَإِنْ الْمَنُوُ الِمِثْلِ مَا الْمُنْتُمُ بِهِ فَقَدِ الْمُتَدُوّاء وَ إِنْ تَوَكُّوُ ا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ ، فُسَيَكُفِيْكُكُمُ اللَّهُ ، وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ،

پھر اگر وہ بھی اس طرح ایمان لے آئیں جس طرح تم لائے ہو تو بیشک وہ بھی ہدایت پالیں کے اور اگر وہ رو گردانی کریں تو بیشک وہی ضد پر ہیں ۔ سو عنقریب تہاری طرف سے اللہ ان سے نمٹ لے کا اور وہی سننے والا اور جلنے والا ہو۔ والا ہے ۔

شِيعًا إِن علاقت - ضد - مشقت مين والنا -

فَسَيَحُفِيْكُمُمُ : پن جلد (الله تعالىٰ) تہارى طرف سے ان سے من لے كا -

تشریکے: گزشتہ آیات میں اسلام کی حقانیت ثابت کرنے کے بعد ان آیات میں اللہ تعالیٰ مسلمانوں سے فرماتا ہے کہ اگر یہ کفار بھی بہاری طرح تمام کتابوں اور رسولوں کو مان لیں تو یہ بھی رشد و ہدایت اور نجات پالیں گے ۔ مگر یہ لوگ ضدی ہیں اس لئے اپنی ضد اور بہٹ دھری کی بنا پر اسلام قبول نہیں کریں گے ۔ پس اے مسلمانو! تم ان کی ضد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچھ تردد نہ کرو اللہ تعالیٰ تہیں ان کے شرک ضد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچھ تردد نہ کرو اللہ تعالیٰ تہیں ان کے شرک سے محفوظ رکھے گا۔ وہ خوب سننے والا اور جاننے والا ہے ۔

خدائی رنگ

١٣٨ - صِبْغَةَ اللّهِ 1 وَ مَنْ اَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً رَوَّ نَحْنُ لَهُ عَبِدُوْنَ . عُبِدُوْنَ .

( اور بم نے لینے آپ کو ) اللہ تعالیٰ کے رنگ ( میں رنگ لیا ) اور اللہ تعالیٰ کے رنگ ( میں رنگ لیا ) اور اللہ تعالیٰ کے رنگ میں دنگ سے کس کا رنگ بہتر ہے ۔ اور ہم تو اس کی عبادت کرتے ہیں ۔

صِيْعَهُ: رنگ - غوطه دينا - عبال الله تعالى كا دين مراد ب -

آفشری : عیمائد میں ایک قدیم رسم ہے کہ جب وہ کسی کو اپنے مذہب میں داخل کرتے ہیں یا جب بچ پیدا ہو تا ہے تو اس کو ساتویں روز ایک حوض میں خوطہ دیتے ہیں اور کچھتے ہیں کہ اس سے وہ پاک ہو گیا ۔ بعض عیمائی اس پائی میں زرد رنگ وغیرہ بھی ملاتے ہیں اور بعض بھائے فوطہ دینے کے صرف رنگین کرنے ہی کو کافی کچھتے ہیں اس کو اصطباغ یعنی بیشمر کہتے ہیں ۔ اس ظاہری رنگ کو وہ نصرانیت کا پختہ رنگ کچھتے ہیں اور ان کے خیال میں یہ نجات کی کنی ہے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اس کے بارے میں فرمایا کہ حوض میں غوطے لگانے یا سرسے پاؤں تک رنگ ہے حاصل بارے میں فرمایا کہ حوض میں غوطے لگانے یا سرسے پاؤں تک رنگ ہے کچھ حاصل بنیں ۔ اصل رنگ تو خدائی رنگ ہے جو کلمٹ لا اِلٰہ اِللاَ الله مُحَدِّرٌ رَسُولُ الله سے چڑھتا ہے اور انسان کی روح اور قلب کو رنگین کر دیتا ہے ۔ الله تعالیٰ کے اس باطنی رنگ سے اچھا کوئی رنگ بنیں ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی عبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقانی ۴۰۰ ۱۵ ) ۔

مِيمَانِ عَلَ ١٣٩ - ١٣١ - قُلُ ٱتُحَاجُّونَناً فِي اللهِ وَهُوَ رَبَّناً وَرَبُّكُمْ ﴿ وَكَالاً اَعُمَالُنَا وَلَكُمْ اَعُمَالُكُمْ وَ نَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴿ اَمْ تَقُولُونَ الْمَ الْحُودُا الْمُودُا الْمُودُا وَالْاَسُبَاطَ كَانُوا هُوْدُا الْوَالِمُ وَالْاَسُبَاطَ كَانُوا هُوْدُا الْوَالِمُ وَالْاَسُبَاطَ كَانُوا هُوْدُا اَوْ فَطُولِي ﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِثَنُ كَتُمَ اللّهُ مِ اللّهُ مِقَالَا مُعَمَّا تَعُمَلُونَ ﴿ تِلُكَ شَعَادَةٌ عَنْدَ لا مِنَ الله ﴿ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعُمَلُونَ ﴿ تِلُكَ اللّهُ مِنَ اللّهِ ﴿ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعُمَلُونَ ﴿ تِلُكَ اللّهُ مِنَا اللّهُ وَمَا اللّهُ إِنَا فَلَا تَعْمَلُونَ ﴿ تَلُكُمْ مَا كَسَبُتُمُ وَ لاَ تُسْلَقُونَ ﴿ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَاللّهُ مِنَا اللّهُ وَلَا تُسْلَقُونَ وَاللّهُ مِنَا لَكُمْ مَا كَسَبُتُمُ وَ وَلاَ تُسْلَقُونَ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَا تُسْلَقُونَ وَاللّهُ مِنَا لَكُمْ مَا كَسَبُتُمُ وَ وَلاَ تُسْلَقُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مَا كُسَبُتُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُو

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ بدھ تھے کہ کیا تم اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں بم ہے بھگڑا کرتے ہو طالانگہ وہ بمارا بھی رب ہے اور بتہارا بھی اور بمارے لئے بمارے اعمال اور بم تو خالص ای لئے بمارے اعمال بی اور بتہارے لئے بتہارے اعمال اور بم تو خالص ای (اللہ) کو ملنتے بیں ۔ کیا تم یہ کہتے ہو کہ ابراہیم و اسمعیل و اسمی و یعقوب اور اس کی اولاد بہودی یا نصرانی تھے ۔ (اے تحد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ بدھے کہ کیا تم زیادہ جلنتے ہو یا اللہ تعالیٰ اور اس سے زیادہ ظالم کون ہے جو اس کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہتی ہو اور جو کیے تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے غافل نہیں ۔ وہ ایک جماعت تھی جو گزر کی ان کا کیا ہوا ان کے کام آئے گا اور جو کچھ تم کرو گے وہ تبارے کام آئے گا۔ اور ان کا کیا ہوا ان کے کام آئے گا اور جو کچھ تم کرو گے وہ تبارے کام آئے گا۔ اور تم سے نائل کے بارے میں نہیں ہو تھا جائے گا۔

اَتُحَاجُونَنَا: كياتم بم سے جمت كرتے ہو - كياتم بم سے بھگڑا كرتے ہو - مُعَاجَدًا

كَتُّهُمُ: اس في جهيا يا - كُنُّمُ و كِمْتَأَنَّ سے ماضى -

خَلَتْ : وه كُرْر كُنّ - نَطُو ع ما منى -

كُسُبَتْ: اس في كمايا - اس في كيا - كُسُبُ سے مامنى -

تعشر کے: یہود کہتے ہیں کہ ہدایت کا مدار یہودیت پہے اور جنت میں صرف یہودی ہی جائیں گے ۔ عیمائی کہتے ہیں کہ ہدایت کا دارومدار عیمائیت پر ہے اور صرف نصرانی ہی جنت کے مستحق ہیں ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کمدیکتے کہ تم اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں کیوں بھگڑتے ہو ۔ وہ تو تہارا اور ہمارا سب کا رب ہے اور ہم شخص

اپنے اعمال کی جزا و سزا پاتا ہے ،ہم تو اس کے معلق بیں ۔ یا اگر وہ یہ کہیں کہ نہات کا مدار یہودیت یا عیبائیت پر ہے کو نکہ حضرت ابراہیم ، حضرت اسلحیل ، حضرت اسلحیل ، حضرت اسلحیل ، حضرت اسلحیل ، حضرت ایخی معلط ہے حضرت یعقوب اور بزرگان دین کی اولاد سب مجبودی یا عیبائی تھے تو یہ بھی غلط ہے اس لئے کہ بزاروں سال بہلے کی بات وہ جلنے بیں یا الله تعالیٰ خوب بانتا ہے ۔ الله تعالیٰ ہی اس کو خوب بانتا ہے ۔ اور یہ لوگ خود بھی بطنتے بیں مگر یہ بان بوجھ کر چھپاتے بیں ۔ توریت و انجیل میں اس بات کی شہادت موجود ہے کہ حضرت ابراہیم مطلق تھے مشرک نہ تھے ۔ اور یہودیت و نصرانیت سے بری تھے ۔ اور ان کتابوں میں آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی شہادت بھی موجود ہے بھر جو شخص اس شہادت کو چھپاتے اس سے بڑا ظالم کوئی نہیں ۔ یہ لوگ ان بزرگوں کا نام خواہ مخواہ لیتے بیں وہ تو پاکباز اور اچھے لوگ تھے جو اللہ تعالیٰ کے پاس چہٹے گئے ۔ جب تک تم ان کے نقش قدم پہیں چھو گئے ، صرف ان کی اولاد میں سے ہونا تہیں اللہ تعالیٰ کے باں کوئی عرت و نفع نہیں چو گئے ۔ ان کے اعمال میں تہارا کوئی حصہ نہیں اور تہاری بدی ان پر نہیں اور تہاری بدی ان پر اعمال میں تہارا کوئی حصہ نہیں اور تہاری بدی ان پر اعمال بیں اور تہارے میں نہیں اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں نہیں بو چھا کوئی بوجھ نہیں ، جو کرے گا وہی بھرے گا ۔ لہذا ان کے لئے ان کے اعمال بیں اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں نہیں بو چھا جائےگا ۔ ( ابن کثیر ۱۸ ا ) ، حقائی ۱۸ اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں نہیں بو چھا جائےگا ۔ ( ابن کئیر ۱۸ ا ) ، حقائی ۱۸ اور ای کوئی اور کی اور کی

## تحويل قبله

اللهِ عَنَّهُ عَنَّ وَبُلْتِهِمُ النَّاسِ مَا وَلَّهُمُ عَنَ وَبُلْتِهِمُ النَّاسِ مَا وَلَّهُمُ عَنَ قِبُلْتِهِمُ النَّاسِ مَا وَلَّهُمُ عَنَ قِبُلْتِهِمُ النَّاسِ مَا وَلَّهُمُ عَنَ قِبُلْتِهِمُ النَّهُ الْمُشْرِقُ وَالْمَغُرِبُ ءَ يَهُدِى مَنَ النَّيُ عَالَمُ اللَّهُ مِرَاطِ مُتُسْتَقِيمُ ءَ الْمُشْرِقُ وَالْمَغُرِبُ ءَ يَهُدِى مَنَ اللَّهُ عَالَمُ مُراطِ مُتُسْتَقِيمُ ءَ

اب یہ بیوقوف کمیں سے کہ مشکمانوں کو ان کے اس قبلہ سے جس بر وہ تھے کس بات نے چھیر دیا ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ کمدھ تھے کہ مشرق و مغرب تو اللہ بی کے بیں وہ جس کو چاہتا ہے سیدھا راستہ دکھاتا ہے۔

وَلَهُمُ : اس نے ان کو پھیر دیا ۔ اس نے ان کو موڈ دیا ۔ تُولِیَہ یُ عاصی ۔ قِبْلَتِهِمُ : ان کا قبلہ ۔ ان کے سلصنے کارخ ۔ قبلہ بروزن فِعْلَم سلصنے کی جت کو کہتے ہیں یا اس حالت کو کہتے ہیں جو کسی چیز کے سلصنے ہوئے سے پیدا ہوتی ہے ۔ یہ مُقَابَلَة مُنت مطتق ہے یا اِسْتِقْبَالُ سے ۔ خانہ کعبہ کو قبلہ اس لئے کہتے ہیں کہ وہ نمازی کے سلمنے ہوتا ہے ۔

تعقری : یبودیوں کو تحویل قبلہ پر بھی بڑا اعتراض تھا۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اس کا جواب دیا ہے۔ جب آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم بجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو عبال بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھا کرتے تھے۔ اس بارے میں مختلف روایتیں بیں کہ مدینہ بہن کر کتنی مدت تک آپ نے بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھی ۔ صبح یہ ہے کہ آپ نے تقریباً کا مہدنی بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھی ۔ صبح یہ ہے کہ آپ نے تقریباً کا مہدنی بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھی ۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مکہ میں تھے تو وہاں بھی آپ بیت المقدس ہی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھیے تھے اور کوبہ کو سامنے رکھتے تھے۔ جیسا کہ بیہتی اور ابو داؤد نے صفرت ابن عباس سے روایت کی ہے۔

پر جب حکمت النی کا تقاضا ہوا کہ آپ کعبہ کی طرف مذکر کے نماز پڑھیں تو اللہ تعالیٰ نے آپ کے دل میں اس کا شوق پیدا فرماد یا اور آپ اللہ تعالیٰ کے حکم کی آرزو میں بار بار آسمان کی طرف مذکر کے دیکھاکرتے تھے۔ پس اللہ تعالیٰ نے کعبہ کی طرف مذکر نے کا حکم دینے سے جبلے محالفین کے متوقع طعنہ کو بیان کر کے اس کا جواب دیا ہے کہ عنظریب بیوقوف لوگ کعبہ کی طرف مذکر کے نماز پڑھنے کے حکم پر یہ احتراض کریں گے کہ ان مسلمانوں کو ان کے قبلہ بیت المقدس سے جس کی طرف مذکر کے وہ مدت تک نماز پڑھتے رہے ، کس چیز نے پھیر دیا ۔ یہ طعن مدسنہ کے یہوو منافقین اور مشرکین کی طرف سے ہوا تھا ۔ یہود تو اس لئے طعن کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ لینے احکام کو کوں منسوخ کرتا ہے کیا اس کو ( نعوذ باللہ ) پہلے سے معلوم نہ تھا ۔ یہ امر ان کو اس لئے بھی ناگوار گزرا کہ یہ نبی ہے جس کی حضرت موئ علیہ اسلام نے قبلہ کی طرف مذکر تا ہے لہذا یہ وہ نبی نہیں ہے جس کی حضرت موئ علیہ اسلام نے توریعت میں خبر دی ہے جبکہ مشرکین عرب کہتے تھے کہ آخر کار بمارے بی کعبہ کی طرف

اللہ تعالیٰ نے ان کے جواب میں فرمایا کہ آپ کمدیکے کہ مشرق و مغرب سب اللہ بی کے لئے ہیں بیعنی اللہ تعالیٰ کے نزدیک تمام سمتیں یکسال ہیں ۔ وہ ہروقت اور ہرجگہ موجود ہے ، کسی خاص جگہ اور مکان میں محدود و مقید نہیں ۔ وہ کسی خاص وجہ

ے ایک خاص سمت کو عبادت کے لئے مخصوص کر دیتا ہے جس کو ہر شخص نہیں مجھتا اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے اس کی طرف ہدایت کرتا ہے ۔ (حقانی ۵۰۳، ۵۰۳) ۔

## تحویل قبلہ کی حکمت

٣٣ - وَكَذْلِكَ جَعَلُنْكُمُ أُمَّةً وَّسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَي النَّاسِ وَ يَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداً الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ يَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ، وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا الْقِبْلَةَ الْتِي كُنْتَ عَلَيْهِ ، وَ إِنْ عَلَيْهُ الْآلُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لِيُضِيْعَ النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِيُضِيْعَ النّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللّهُو

اور ( جس طرح بم نے قبلہ کے معالمہ میں بہاری رہمنائی کی ہے ) ای طرح بم نے بہریں ایک ہبایت معتدل است بنایا ہے تاکہ تم لوگوں پر گواہ بنو اور رسول تم پر گواہ ہنے ۔ اور ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) وہ قبلہ ( بیت المقدس ) جس پر آپ تھے ، بم نے اس لئے بنایا تھا کہ بمیں معلوم ہو جائے کہ ( تحویل قبلہ کے وقت ) کون رسول کی پیروی کرتا ہے اور کون لئے پاؤں بھرتا ہے ۔ اور بیشک قبلہ کا بدلنا بہت شاق گزرا ہے بجزان ان لوگوں کے جن کو اللہ تعالیٰ نے بدایت دی اور اللہ تعالیٰ ایسا بہیں کہ بہرارے ایمان کو ضائع کر دے ، بیشک اللہ تعالیٰ ( ان ) لوگوں کے ساتھ بہت شفیق اور مہربان ہے ۔

وسطاً: وسطى ، درميانى ، معتدل ، عبال اس كے معنى بہتر اور عمده كے بيں -

لِنَعْلَمَ: تَاكه بم جان لين - تاكه بم معلوم كرلين - عِلم على عضارع -

يَنْقَلِبُ: وه لو ف كا - وه بلغ كا - إنقِلَابً ع مضارع -

عَقِبَيْهِ: اس كى دونون ايريان - جمع اَحْقاب -

تشریکے: ای طرح ہم نے متبین معتدل اور بہترین است بنایا تاکہ قیامت کے روز تم اللہ تعالیٰ کے سلمنے گواہی دو کہ انبیاء نے اپنی امتوں کو احکام بہنچادئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کے گواہ ہوں گے ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اولمین و آخرین کو ایک جگہ جمع کرے گا ،

چر گرشتہ امتوں کے کفار سے خطاب کر کے فرمائے گا کیا بتہار ہے پاس کوئی ڈرانے والا بنیں چہنچا ؟ وہ صاف انکار کردینگے اور کبیں گے کہ بمارے پاس کوئی نہیں آیا ۔ پھر اللہ تعالی انبیاء علیم السلام ہے دریافت فرمائے گا تو وہ کبیں گے کہ اے اللہ بم آپ کا پیغام بہنچا چکے ، یہ لوگ صریح جھوٹ بولتے بیں ۔ اللہ تعالی باوجود یکہ عالم الغیب ہے اتمام جمت کے لئے انبیاء علیم السلام ہے گواہ طلب فرمائے گا ۔ اس وقت امت محمد صلی اللہ علیہ وسلم حاضر ہوگی اور گواہی دے گی کہ انبیاء علیم السلام نے تمام احکام ان کو پہنچاوئے بیں ۔ کفار کبیں گے کہ ان کو کیے معلوم ہوا کہ انبیاء علیم السلام نے بمیں اللہ تعالی کے احکام چہنچاوئے بیں ۔ یہ تو بمارے برسوں بعد پیرا ہوئے بیں ۔ امتِ محمد صلی اللہ تعالی کے احکام چواب دیگی کہ اللہ تعالی نے بمارے پاس ایک رسول بھیجا اور اس میں بمیں خبردی کہ تمام انبیاء نے اپنی اپنی امت کو اللہ تعالی کے احکام چانچاوئے اور اس میں بمیں خبردی کہ تمام انبیاء نے اپنی اپنی امت کو اللہ تعالی کے احکام چانچاوئے اور اس میں بمیں خبردی کہ تمام انبیاء نے اپنی اپنی امت کو اللہ تعالی کے احکام چانچاوئے اور اللہ تعالی سب بچوں سے زیادہ بچا ہے ۔ اس کے بعد محمد مسلی اللہ علیہ وسلم بلائے جائیں گے اور امت کی حالت ان سے تو چی جائے گی ۔ اس کے بعد محمد وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کی بچائی اور عدالت کی گواہی دیں گے ۔ اس بخاری ، ترمذی ، نسائی ، اتحد ، اور بہنی کی روایتوں کا بھی بہی مفہوم ہے ۔ ( مظہری وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، اور بہنی کی روایتوں کا بھی بہی مفہوم ہے ۔ ( مظہری وقت آخاری ، ترمذی ، نسائی ، اتحد ، اور بہنی کی روایتوں کا بھی بہی مفہوم ہے ۔ ( مظہری وقت آنکوں دیں گے۔

پر فرمایا جو لوگ تحویل قبلہ کے بارے میں آپ ہے جھگڑا کرتے ہیں اور طرح طرح ہے شکوک پیدا کرتے ہیں تو وہ ہوقوف اور نا مجھ ہیں ۔ چند روز بیت المقدس کی طرف منہ کرنے میں ایک مصلحت یہ بھی بھی کہ اس سے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے فرماں برداروں اور نا فرمانوں میں امتیاز ہو جائے ۔ اس لئے کہ جو اپنے معبود حقیق اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان رکھتے ہیں وہ بلا تامل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کو قبول کرلیتے ہیں ۔ اور جو لوگ اپنے آبائی مذہب و ملت اور مال و دولت کی محبت میں گرفتار ہیں وہ اس میں شکتہ چینیاں کر کے اس سعادت سے محروم رہتے ہیں ۔ اور کسی کے کہنے سے اپنے مذہبی شعائر کو چھوڑ دینا اور اس کے بتائے ہوئے شعائر کو تسلیم کر لینا بہت بڑی بات ہے اور اللہ تعالیٰ تہمارے ایمان یعنی تہماری ہوئے و جو تم نے بیت المقدس کی طرف منہ کر کے بڑھی ، ضائع نہیں فرمائے گا ۔ بلا شہر اللہ تعالیٰ لوگوں پر شفقت کرنے والا بڑا مہربان ہے ۔ (حقائی ۱۹۰۸) ۔ شبر اللہ تعالیٰ لوگوں پر شفقت کرنے والا بڑا مہربان ہے ۔ (حقائی ۱۹۰۸) ۔

عورت کو دیکھا جس سے اسکا بچہ پھردگیا تھا۔ وہ اپنے بچے کو پاگلوں کی طرح تماش کر رہی تھی اور جب وہ ( بچہ ) جس بل ملا تو وہ قیدیوں میں سے جس بچہ کو دیکھتی اس کو گئے لگا لیتی ۔ یہاں تک کہ اس کا اپنا بچہ مل گیا ، اس نے خوشی خوشی لپک کر اسے گود میں اشھالیا ، سینے سے لگا کر بیار کیا اور اس کے منہ میں دودھ دیا ۔ یہ دیکھ کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ بتاؤ کیا یہ ( عورت ) اپنا بس چلتے ہوئے بچ اللہ علیہ وسلم الم برگز جس کو آگ میں ڈال دے گی ؟ لوگوں نے کما یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ا ہر گز جس دیادہ آپ نے فرمایا خدا کی قدر یہ ماں لینے بچ پر مہربان ہے اس سے کمیں زیادہ آپ نے بندوں پر مہربان ہے ۔ ( ابن کٹیر ۱۹۲/ ۱) ۔

## خانه كعبه كو قبله مقرر فرمانا

بے شک ( حکم کے انتظار میں ) ہم آپ کے چہرے کا بار بار آسمان کی طرف المحنا دیکھ رہے ہیں ۔ پس جو قبلہ آپ پسند کرتے ہیں ہم آپ کو اس کی طرف منہ کرنے کا حکم دئے دیتے ہیں ۔ لہذا آپ نماز میں مسجد الحرام کی طرف منہ کر لیا کریں اور ( ا سے مسلمانو! ) تم جہاں کمیں بھی ہوا کرو ( نماز میں ) اس کی طرف اپنا منہ کر لیا کرو اور بیشک یہ اہل کتاب خوب جائتے ہیں کہ یہ ان کے طرف اپنا منہ کر لیا کرو اور بیشک یہ اہل کتاب خوب جائے ہیں کہ یہ ان کے رب کی طرف سے بالکل تھیک ہے اور جو کچے وہ کرتے ہیں اللہ تعالیٰ اس سے غافل نہیں ۔

رِیں تَقَلُّبُ: اٹھنا۔ پھر جانا۔ مصدر ہے۔

فَكَنْوَلِيَنْكَ: پن الله بم آب كو طرور بعير ديك - تُولِيَهِ عضارع بانون تاكيد - مَوْلِيَهِ عند مضارع بانون تاكيد - مَوْدُ ضَعَا: حب تو بسند كرتا ب - مراد خانه كعبه -

وَجُهَكَ: النَّ بَهر ع كو - لين مذكو -

شطر: ست ، طرف ، جانب ، جمع شُفُورٌ وَاضْطُرُ-

تشری سمت قبلہ کے بارے میں مخالفین کے شکوک و شہات رد کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ بم آپ کو اس قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کا حکم دیدیں گے جس کو آپ کا دل چاہتا ہے ۔ اس کے بعد آپ کو اور آپ کی است کو عام حکم دیا کہ یہ مکہ اور اس کے نواح کی خصوصیت بنس بلکہ تم جہاں کمیں بھی ہو اور نماز پڑھنا چاہو تو خانہ کعبہ کی طرف منہ کر لیا کرو۔ اس کے بعد اہل کتاب کے بارے میں فرمایا کہ اب اس بارے میں وہ جو کچے اعتراض کرتے بیں یا کریں عے یہ محض ان کی حق سے چھم بوشی ہے کیونکہ وہ ان روایات سے جو ان میں تواتر کے ساتھ نسل در نسل جلی آتی بیں ، کعبہ کی بزرگ اور اس کا بر حق بونا نوب جانتے بیں (حقائی ۱۵/۱) ۔

# اہل کتاب کی ہٹ وحرمی

١٣٥ - وَلَئِنُ آتَيُتَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ بِكُلِّ أَيَةٍ مَّا تَبِعُوْ ا قِبُلَتَكَ \* وَمَا آنُتَ بِتَابِعِ قِبُلَتَهُمْ \* وَمَا بَعُضُّهُمْ بِتَابِعِ قِبُلَهَ بَعُضٍ \* وَلَئِنِ اتَبَعَثَ أَهُوا ءً هُمْ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ لا إِنَّكَ إِذًا لَكِنَ النَّظِلِمِيْنَ مَا

اور اگر آپ اہل کتاب کے سلصنے تمام دلیلیں بھی پیش کردیں تب بھی وہ آپ کے قبلہ کو نہیں مانیں گے اور آپ بھی ان کے قبلہ کی پیروی نہیں کریں گے اور ان میں سے کوئی بھی دوسرے کے قبلہ کو نہیں مانتا ۔ اور اگر علم حاصل ہو جانے کے بعد آپ نے بھی ان کی خواہشوں کی پیروی کی ( ان کے کہنے پر چلے ) جانے کے بعد آپ بھی نافرمانوں میں سے ہوں گے ۔

أَنَيْتُ : تو آيا ( بلا صله ) تو لايا ( بصلة با ) إِنْيَانَ سے ماضى -

أَيْفَةٍ: آيت ، نشاني ، حكم خداوندي -

تَبِعُوا : انہوں نے پیروی کی - انہوں نے اتباع کی - تیج کے ماضی - انہوں نے اتباع کی - تیج کے ماضی - اُلمُوا اُ مُمُ اُنہ ان کی خواہشیں - ان کے خیالات ، واحد حَوی -

تعشر کے: اس آیت میں اللہ نے اعلان فرما دیا کہ اب قیامت تک کے لئے آپ کا قبلہ بیت اللہ ہی رہ کا ۔ اس سے یہود و نصاری کے ان خیالات کا بھی رد ہو گیا کہ مسلمانوں کے قبلہ کو تو کوئی قرار بہیں ، پہلے بیت اللہ تھا ، پھر بیت المقدس ہو گیا ۔ پھر بیت اللہ ہو گیا ۔ پھر بیت اللہ ہو گیا ۔ اب بھی ممکن ہے کہ دو بارہ بیت المقدس ہی کو قبلہ بنالیں ۔ (معارف الحدیث بحوالہ بحر محیط ۱/۳۸۵) ۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی استقامت بیان فرمائی ہے جس طرح وہ لوگ نا حق پر اڑے ہوئے ہیں اور اس سے ہٹنا نہیں چاہتے تو ان کو سجھ لینا چلہتے کہ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان کی باتوں میں آنے والے نہیں وہ تو ہمارے تابع فرمان ہیں اور ہماری مرضی کے مطابق ممل کرتے ہیں ۔ لہذا وہ ان کی باطل خواہشوں کی پیروی ہر گز نہیں کریں گے ۔ اور نہ ہی ان کے لئے یہ ممکن ہے کہ ہمارا حکم آجانے کے بعد وہ ان کے قبلہ کی طرف توجہ کریں ۔ ( ابن کثیر ۱۹۲ / ۱ )۔

وَلَيْنِ اتَّبَعَتُ اَهُوَاءَ مُمْ مِينِ جو رسول الله صلى الله عليه وسلم كو خطاب ہے وہ فرضِ محلل كے طور پر ہے جس كے وقوع كاكوئى احتمال نہيں ۔ اصل ميں امتِ محدّيه على صاحبها القلوٰہ والسّلام كو بتانا مقصود ہے كہ اس كى خلاف ورزى اليي چيز ہے كہ اگر بفرض محال خود رسول الله صلى الله عليه وسلم بھى ايسا كريں تو وہ بھى ظالم قرار پائيں ۔ بفرض محال خود رسول الله صلى الله عليه وسلم بھى ايسا كريں تو وہ بھى ظالم قرار پائيں ۔ (معارف القرآن ١/٣٨٥) ۔

اہلِ کتاب اور پہنچمبرِ اسلام

١٣١ ، ١٣٤ ٱلَّذِيْنَ أَتَيْنُهُمُ ٱلكِتْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ ٱبْنَاءَ هُمْ مَ وَإِنَّ فَرِيْقاً مِّنْهُمُ لَيَكُتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ مَ ٱلْحَقَّ وَمُمْ يَعْلَمُونَ مَ ٱلْحَقَّ مِنْ الْمُمْتَرِيْنَ مَ

جن لوگوں کو ہم نے کتاب ( توریت و انجیل ) دی ہے وہ تو اس ( نبی ) کو اس طرح پہچانتے ہیں اور ان میں سے ایک اس طرح پہچانتے ہیں اور ان میں سے ایک فریق ایسا بھی ہے جو حق بات کو چھپاتے ہیں حالانکہ وہ جلنتے ہیں ۔ حق تو وہی ہے جو آپ کے رب کی طرف سے ہے ۔ پس آپ شک میں نہ پڑیں ۔

لَيَكْتُكُمُونَ : البة وه چهاتے بين البة وه بوشيره ركھتے بين كُمْ وكِمْان على مضارع

المُمْ مُتَوِيْنَ: شك كرنے والے - تردد كرنے والے - إمْرِرَادِ كے اسم فاعل -

تشری : یہاں بیٹوں سے تفییہ دیکر بتایا گیا ہے کہ یہ لوگ جس طرح اپنے بیٹوں کو بوری طرح پہچانتے ہیں اور ان میں ، ان کو کبھی شبہ بہیں ہوتا اس طرح توریت و انجیل میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارتیں ، واضح علامتیں اور نشانیاں بتائی گئی ہیں ان کے ذریعہ یہ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی یقینی طور پر جانتے اور پہچانتے ہیں ۔ ان کا انکار محض حسد و عناد اور ہٹ دھرمی کی وجہ سے ہے ( معارف القرآن ۳۸۲ / ۱) ۔

علامہ قرطبی کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق نے حضرت عبداللہ میں سلام ہے جو بہودیوں کے زبردست علامہ تھے ہوچھا ، کیا تم آنمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا ہی جانتے ہو جس طرح اپنی اولاد کو بہجانتے ہو ؟ انہوں نے جواب دیا ۔ ہاں بلکہ اس ہے بھی زیادہ اس لئے کہ آسمانوں کا امین فرشتہ زمین کے امین شخص پر نازل ہوا اور اس نے آپ کی صحح تعریف بنا دی یعنی حضرت جبرائیل ، حضرت عینی کے پاس آئے اور پر پروردگار عالم نے آپ کی صفتیں بیان کیں جو سب کی سب آپ میں موجود ہیں اور پر ہمیں آپ کے نبی برحق ہونے میں کیا شک رہا ؟ ہم آپ کو بیک نگاہ کیوں نہ بہجان لیں ؟ بلکہ ہمیں اپنی اولاد کے بارے میں شک ہے اور آپ کی نبوت میں کچھ شک نہیں اس طرح آپ کو بہجان لینا ہے اس طرح آپ کے اوصاف جو اہل کتاب کی آسمانی کتاب میں ہیں وہ آپ میں اس طرح آپ کے اوصاف جو اہل کتاب کی آسمانی کتاب میں ہیں وہ آپ میں اس طرح آپ کے بادجود بھی یہ لوگ اے چھپاتے ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے لینے نبی صلی اللہ علیہ کی بادجود بھی یہ لوگ اے چھپاتے ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے لینے نبی صلی اللہ علیہ کی اور مسلمانوں کو ثابت قدمی کا حکم دیا اور تاکید فرمائی کہ تم حق کے حق ہونے میں وسلم اور مسلمانوں کو ثابت قدمی کا حکم دیا اور تاکید فرمائی کہ تم حق کے حق ہونے میں وسلم اور مسلمانوں کو ثابت قدمی کا حکم دیا اور تاکید فرمائی کہ تم حق کے حق ہونے میں ہر گزشک و شبہ نہ کرنا ۔ ( ابن کئیر 10/1) ۔

# نیکی میں سبقت

١٣٨ ، ١٥٠ - وَلِكُلِّ وَجُهَةً هُوَ مُولِيْهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَتِ وَ الْمُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَي مِ اَيْنَ مَاتَكُوْنُو ا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيْعًا ، إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَي مِ اَيْنَ مَاتَكُوْنُو ا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيْعًا ، إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَي مِ قَدِيْرً ، وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ

الُحَرَامِ ، وَاللَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَّبِكَ ، وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ . وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ . وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ . وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَةٌ لِللَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَةٌ لِللَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ مُخَدِّدُ أَنَّ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَ فَلاَ تَخْشَوْ مُمْ وَلَعَلَيْكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ، وَاخْشُونِيْ نَوَلِا تِمَ نِعْمَتِيْ عَلَيْكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ،

اور ہر ایک کے لئے ایک سمت (قبلہ) ہے جس کی طرف وہ منہ کرتا ہے۔
پس تم نیکیوں کی طرف دوڑا کرو۔ تم جہاں کہیں بھی ہوگے ، اللہ تعالیٰ تم سب کو ( وہیں ہے ) سمیٹ کر لے آئے گا۔ بیشک اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے۔ اور ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ جہاں کہیں ہے بھی نکلیں تو ( نماز میں اپنا منہ مسجد حرام کی طرف کر لیا کریں اور بیشک آپ کے رب کی طرف سے یہی عق ہے اور اللہ تعالیٰ تمہارے کاموں سے غافل نہیں ۔ اور آپ جہاں کمیں سے بھی نکلیں اپنا چرہ مسجد حرام کی طرف کر لیا کریں اور ( اے مسلمانو! ) تم سے بھی نکلیں اپنا چہرہ مسجد حرام کی طرف کر لیا کریں اور ( اے مسلمانو! ) تم بھی جہاں کمیں ہوا کرو تو ( نماز میں ) لینے چہرے اس کی طرف کر لیا کرو تاکہ بھی جہاں کمیں تو ان سے نہ رہے ۔ مگر ان میں سے جو ظالم ہیں تو ان سے نہ ڈرو اور تم بچ ہی ہے ڈرتے رہو تاکہ میں تم پر اپنی نعمت ( فضل ) بوری گردوں اور تاکہ تم ہدایت پاجاؤ ۔

وجمعة است ، طرف ، حضرت ابن عباس في فرمايا كه اس سے مراد قبله - اور حضرت أبَىٰ كُبُن كعب كى قرأت ميں عبال و بھر كى بجائے قبلَه بھى منقول ہ - ( معارف القرآن ٣٨٩/ ١) -

الخیروت: نیکیاں ۔ خوبیاں ۔ صدقہ و خیرات وغیرہ کے علادہ ہر قسم کی نیکی کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ ہر وہ کام جو شریعت کے مطابق کیا جائے اور مقصد اللہ تعالیٰ کی رضا ہو وہ خیرات میں داخل ہے ۔

حُتَجة : جمت ، جمَّلُوا ، دليل ، الزام ، جمع في الح

تشریکے: جمہور مفرین کے نزدیک و جھے بھے مُرادیہ ہے کہ ہر قوم کا ایک علیحدہ قبل کی طرف سے قبلہ ہے کہ ہر قوم کا ایک علیحدہ قبلہ ہے جس کی طرف وہ عبادت میں رخ کرتے ہیں خواہ ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایسا کرنے کا حکم ملا ہو یا انہوں نے لینے طور پر سمت مقرر کرلی ہو۔ کوئی بھی قوم

دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتی ۔ اس لئے لینے قبلہ کے صحیح ہونے کے بارے میں ان لوگوں سے بحث و تحیث فضول ہے ۔ اس لئے اس کو چھوڑ کر نیک کاموں میں دوڑ دھوپ اور آگے بڑھنے کی کوشش میں لگ جاؤ ۔ عنقریب وہ دن آنے والا ہے جس میں اللہ تعالیٰ تمام اقوام عالم کو جمع کر کے حساب لے گا ۔ حقامتدی کا تقاضا یہ ہے کہ آدمی اینے اوقات آخرت کی فکر میں صرف کرے ۔

تحویل قبلہ کے الفاظ تین مرتبہ آئے ہیں۔ اس تکرار کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ اگر یہ حکم تاکید کے ساتھ کر بیان نہ کیا جاتا تو لوگوں کو اطمینان و سکون قلب حاصل نہ ہوتا۔ اس لئے اس حکم کو بار بار دہرایا گیا۔ قرطبی نے اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ پہلی مرتبہ جو حکم آیا وہ حالتِ حضر کے لئے ہے کہ آپ جب اپنی جگہ مقیم ہوں تو مسجدِ حرام کی طرف رخ کیا کریں اور حَیْثُ مَاکُنُمُ کا مطلب ہوگا کہ یہ حکم صرف مسجدِ نبوی کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ لینے وطن اور شہر میں جس جگہ بھی ہوں بست اللہ ہی کا استقبال کرنا ہے پھر اپنی الفاظ کے ساتھ دو سری مرتبہ جو حکم آیا اس سے جہلے مِن حَدَّتُ کُرَحْتٌ کے الفاظ ہیں جو ظاہر کر رہے ہیں کہ یہ حکم وطن سے لگئے اور سفر کی حالات مختلف ہوتے ہیں اور سفر میں اور سفر میں خواجی چند روز کے لئے کہیں قیام کیا جاتا ہے اور کبھی زیادہ عرصہ کے لئے اور کبھی شفر کے حالات مختلف ہوتے ہیں اور سفر میں فرعے طفع کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ قطع کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ قطع کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ کُرنا ہے۔ ( معارف القرآن ۲ منادیا کہ سفر کی کوئی بھی حالت ہو ، نماز میں قبلہ بی کی طرف رخ کرنا ہے۔ ( معارف القرآن ۲ میارف) ۔

#### مقاصد بعثثت

ا10 ، 101 - كَمَا اَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُوْا عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ

جیبا کہ ہم نے تم لوگوں میں ، تہیں میں سے ایک رسول بھیجا جو تہیں ہماری آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور تہیارا تزکیہ کرتا ہے اور تہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے جن کو تم نہیں جانتے تعلیم دیتا ہے جن کو تم نہیں جانتے

تھے ۔ پس تم مجھے یاد کرو ، میں تہبیں یاد کروں کا اور ٹم میرا شکر کرتے رہو اور ناشکری نہ کرو ۔

گفتر سکے: یہاں اللہ تعالیٰ نے اپنی بہت بڑی نعمت یاد دلائی ہے کہ اس نے ہم میں ہماری ہی جنس کا ایک نبی معبوث فرمایا جو اللہ تعالیٰ کی روشن اور نورانی کتاب کی آیتیں ہمارے سلمنے تلاوت فرماتا ہے ۔ اور وہ ہمیں رذیل عادتوں ، نفس کی شرارتوں اور جاہلیت کے کاموں ہے روکتا ہے اور ہمیں کفر کی ظلمت سے نکال کر نور ایمان کی طرف رہمائی کرتا ہے اور ہمیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے اور ہم پر الیے راز کھولتا ہے جو اس سے پہلے ہم پر نہیں کھلے تھے ۔ پس آپ کی تعلیم و تربیت سے وہ لوگ جن پر صدیوں سے جہل چھایا ہوا تھا اور تاریکی میں گھرے ہوئے تھے ، دنیا کے رہم و معلم بن گئے ۔ جو لوگ نرے ان پڑھ اور رہنرن تھے وہ آپ کی تعلیمات سے علم میں گہرے ، تکلف میں تھوڑے ، دلوں کے پاک اور زبان کے بچ بن گئے ۔ دنیا کی میں گہرے ، تکلف میں تھوڑے ، دلوں کے پاک اور زبان کے بچ بن گئے ۔ دنیا کی حالت کا یہ انقلاب بجائے خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی تصدیق کا ایک شاہد عدل ہے ۔ الیے اولوالعزم پیغمبر کی بعثت مومنوں پر اللہ تعالیٰ کا زبردست احسان شاہد عدل ہے ۔ الیے اولوالعزم پیغمبر کی بعثت مومنوں پر اللہ تعالیٰ کا زبردست احسان ہے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

كَقَدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤُمِنِيِّنَ إِذْبَعَثَ فِيْهِمْ رَسُولًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ أَل عَمِان آيت ١٢٣ -

بیشک اللہ تعالیٰ نے مومنوں پر بڑا احسان فرمایا کہ ان میں انہیں میں سے ایک رسول بھیجدیا ۔

اس لئے اللہ تعالیٰ نے اپنی نعمت کا ذکر فرماکر لوگوں کو اپنی یاد اور اپنے شکر کا حکم دیا کہ جس طرح میں نے بہارے پاس بہبیں میں سے ایک نبی بھیج کر تم پر احسان کیا تم بھی میرے ذکر اور میرے شکر سے خفلت نہ کرو۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا اے اللہ میں تیرا شکر کس طرح ادا کروں۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ تو مجھے یاد رکھ ، بھول نہیں ۔ یعنی اللہ تعالیٰ کو یاد رکھنا شکر ہے اور بھلانا کفر ہے۔

مسند احمد میں ایک حدیثِ قدی میں ہے ، حضرت انس ﷺ مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ عز ّو جل فرماتا ہے کہ اے بنی آدم اگر تو مجھے لینے دل میں یاد کرتا ہے تو میں بھی بچھے لینے دل میں یاد کرتا ہوں ۔ اگر تو کھے کسی جماعت میں یاد کرتا ہے تو میں بچھے فرشتوں کی جماعت میں یاد کرتا ہوں یا یہ فرمایا کہ میں بچھے اس سے بہتر جماعت میں یاد کرتابوں ۔ اور اگر تو میری طرف ایک بالشت بڑھتا ہوں ۔ اور اگر تو میری طرف ایک بالشت بڑھتا ہوں ۔ اور اگر تو میری طرف ایک باتھ بڑھوں کا اور اگر تو میری طرف چل کر آئے گا باتھ بڑھوں کا اور اگر تو میری طرف چل کر آئے گا تو میں تیری طرف دو باتھ بڑھوں کا اور اگر تو میری طرف چل کر آئے گا تو میں تیری طرف دوڑ کر آؤں گا ۔ یہ حدیث صحیح بخاری میں بھی ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۹۹ ) ۔ ا

قرطبی فرماتے ہیں کہ اس آیت کے معنی یہ ہیں کہ جس طرح ہم نے تہیں ایک قبلہ کی نعمت عطا فرمائی ، دوسرے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کی نعمت سے نوازا ، اس طرح اللہ تعالیٰ کا ذکر بھی ایک نعمت ہے ۔ لہذا ان سب نعمتوں کا شکر اداکرو تاکہ یہ نعمتیں اور زیادہ ہو جائیں ۔ (معارف القرآن ۹۲ / ۱) ۔

#### طلب استعانت

١٥٣ - يَا َ يُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُولَا عِلَّا الصَّبْرِ وَالصَّلُولَاء إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصِّبِرِيْنَ ،

اے ایمان والو! (ہر مصیبت کے وقت) صبر اور نماز سے مدد لیا کرو۔ بیشک الله تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

ربط آیات: تویل قبلہ پر مخالفین کی طرف ہے جو اعتراض ہوا تھا اسکے دو اثر تھے۔
ایک یہ کہ اعتراض ہے اسلام کی حقانیت کے بارے میں شبہ پیدا کیا جا رہا تھا ۔ او پر کی آیات میں اس اعتراض کا جواب دیکر اسکے اثر کو دفع کر دیا گیا ۔ دو سرا اثر اہل اسلام کی طبیعتوں پر پڑا کہ اعتراض کا جواب دینے کے بعد بھی اس پر بے جا اصرار ہے قلب میں رنج اور صدمہ پیدا ہوتا ہے ۔ اس آیت میں صبر اور نماز کی مدد سے رنج و ملال میں کی کا طریعہ بناکر اس دو سرے اثر کو بھی زائل فرما دیا ہے ۔ (معارف القران ۱۹۳ /۱) ۔ کا طریعہ بناکر اس دو سرے اثر کو بھی زائل فرما دیا ہے ۔ (معارف القران ۱۹۳ /۱) ۔ کی قبل کی تمام صروریات اور جوائج کو بورا کرنے اور تمام آفات و مصائب اور تکالیف کو دور کرنے کا جو نسخ اکسیر ہے وہ دو چیزوں سے مرکب ہے ۔ ایک صبر ، دو سرے نماز ۔ یہ دونوں چیزیں ایسی ہیں کہ ان سے چیزوں سے مرکب ہے ۔ ایک صبر ، دو سرے نماز ۔ یہ دونوں چیزیں ایسی ہیں کہ ان سے

انسان کی ہر صرورت میں مدد حاصل کی جاسکتی ہے۔

صبر کے اصلی معنی لینے نفس کو روکنے اور اس پر قابو پانے کے بیں۔ قرآن و سنت کی اصطلاح میں صبر کے تین شعبے بیں۔

- (۱) لینے نفس کو حرام اور ناجائز چیزوں سے رو کنا ۔
  - (۲) اطاعت و عبادت کی یابندی ریم مجبور کرنا ۔
- (٣) مصائب و آفات پر صبر کرنا ۔ یعنی اگر کوئی مصیبت آئے تو اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجھنا اور اس کے ثواب کا امید وار ہونا ۔

قرآنِ كريم كى اصطلاح ميں انہيں لوگوں كو صابرين كما جاتا ہے جو مذكورہ تينوں طرح كے صبر ميں ثابت قدم ہوں ۔ بعض روايات ميں ہے كہ حشر كے روز نداكى جائے گى كہ صابر بن كماں ہيں ؟ تو وہ لوگ جنہوں نے تينوں طرح كے صبر پر قائم رہ كر زندگى گزارى ہوگى وہ كھڑے ہو جائيں گے اور ان كو بلا حساب جنت ميں داخلہ كى اجازت ديدى جائے گى ۔

### حياتِ هبداء

ا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَن يُقتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ امْوَاتُ ، بَلُ الْحَيَاءُ وَلَا يَقُولُوا لِمَن يُقتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ امْوَاتُ ، بَلُ احْدَاءُ وَلَكِنَ لاَ تَشْعُرُونَ ،

اور جو لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قبل (شہید) ہو جاتے ہیں تم ان کو مرا ہوا نہ

### کو بلکه وه تو زنده بین مگر تهین اس کا شعور نبین -

تعفری : یہ آبت شہدا، بدر کے بارے میں نازل ہوئی تھی ۔ شہدا، بدر میں چھ آدی تو مہاجرین میں سے تھے ۔ اور آٹھ انصار میں سے ۔ لوگ ان کے بارے میں کہا کرتے کے کہ بائے فلاں شخص مرگیا اور اس سے دنیا کی نعمت چھوٹ گئ ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس گمان کے ازالہ اور ان کے درجات پر آگاہ کرنے کے لئے یہ آبت نازل فرمائی ۔ کے اس گمان کے ازالہ اور ان کے درجات پر آگاہ کرنے کے لئے یہ آبت نازل فرمائی ۔ شہدا، کے دندہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی ارواح کو جسم کی می قوت عطا فرما دیتا ہے جس کے ذریعہ وہ زمین ، آسمان اور جنت سب جگہ کی سیر کرتے ہیں ۔ اس حیات کی وجہ سے زمین ان کے بدن اور کفن کو نہیں کھائی ۔

حضرت ابن مسعود سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ شبدا، کی ارواح اللہ تعالیٰ کے ہاں سبز پر ندوں میں رہتی ہیں اور جنت میں جہاں چاہیں سیر کرتی میرتی ہیں اور عرش کے نیچ جو قندیلیں ہیں ان میں آرام کرتی ہیں ۔ ( مظہری بحوالہ مسلم - ۱۵۲/۱) ۔

# مومنوں کی آزمائش

100 - 104 - وَلَنَبُلُوَّنَكُمْ بِشَى ءِ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَ نَقْصِ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُوعِ وَ نَقْصِ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُوعِ وَ نَقْصِ مِّنَ الْخُوفِ وَالْمُبِرِيْنَ. الْقُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ الْفُبِرِيْنَ اللّهِ وَ إِنَّا اللّهِ وَ إِنَّا اللّهِ وَ إِنَّا اللّهِ لَا إِنْكَ اللّهِ وَ إِنَّا اللّهِ لَا إِنْكَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ هَتَدُونَ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ هَتَدُونَ وَ وَالْمُحْتَدُونَ وَ وَالْمُحْتَدُونَ وَ وَالْمُحْتَدُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ هَتَدُونَ وَ وَالْمُحْتَدُونَ وَاللّهُ اللّهُ هَتَدُونَ وَ وَالْمُحْتَدُونَ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الل

اور ہم ہمیں صرور آزمائیں گے ، کچے خوف اور بھوک سے اور مالوں اور جانوں اور ہمنوں اور ہمنوں کے نقصان سے اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان صبر کرنے والوں کو خوشخبری سنا دیجئے جو مصیبت کے وقت کہتے ہیں کہ ہم تو اللہ تعلیٰ ہی کے ہیں اور ہم سب ای کے پاس لوث کر جانے والے ہیں ۔ یہی وہ لوگ ہیں جن پر ان کے رب کی طرف سے خاص مہربانیاں بھی ہوں گی اور عام رحمت بھی ہوں گی اور عام رحمت بھی ہوگی ۔ اور یہی لوگ ہدایت یافتہ ہیں ۔

لَنَبُلُونَكُمْ: الدبة بم تبس طرور آزمائي ع - بَلَاء ع مضارع -

مُصِيبَةً: معيبت - تكليف - إصابَة يَ اسم فاعل -

صَلَوْتُ : عناسي - اس كا واحد صَلُوهً ب - يه لفظ نماز ، دعا ، رحمت اور بركت كم معنول مي استعمال بوتا ب -

تعشری استقامت اور ہر قسم کی استقامت اور ہر قسم کی تعلیم ہے ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے محد تکالیف صبر و محمل سے برادشت کرنے کی تعلیم ہے ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت ہم تہمیں کسی قدر مصائب پہنچا کر برکات سَمَاوِیَه ہے مستفید کریں گے ۔ یہ بات وہلے سے اس لئے بتادی گئی تاکہ مصائب کے نزول کے وقت نفس کو اطمینان رہے اور زیادہ پریشانی نہ ہو ۔ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ اس آیت میں خوف سے مراد دشمن کا خوف اور جوع سے مراد قبط ہے ۔

طبرانی نے حضرت ابو امامہ کی روایت سے بیان کیا کہ ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نعل ( جوتا ) مبارک کا تسمہ ٹوٹ گیا ۔ آپ نے اِنا لِنٰدِ وَ اِنا لِلْهِ رَاجِعُونَ پڑھا ۔ صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا یہ بھی مصیبت ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ مومن کو جو ناگوار امر پہنچتا ہے وہی مصیبت ہے ۔ حضرت ابو ہریرہ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم میں سے ہریرہ کی جوتی کا تسمہ ٹوٹ جایا کرے تو اِنا لِنْد پڑھا کرو کیونکہ یہ بھی مصیبت ہے۔ کسی کی جوتی کا تسمہ ٹوٹ جایا کرے تو اِنا لِنْد پڑھا کرو کیونکہ یہ بھی مصیبت ہے۔ (مظہری ۱۵۲ ۔ / ۱) ۔

بہتی نے شعب الایمان میں ، ابن ابی حاتم اور طبرانی وغیرہ نے روایت کی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص مصیبت کے وقت إنا بلند و إنا الله راجند و الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص مصیبت میں کو اتنا دیتا ہے کہ وہ راضی ہو جاتا ہے ۔ سعید بن جبر فرماتے ہیں کہ مصیبت میں جسے کلمات اس امت کو تعلیم کئے گئے ہیں ولیے کسی اور کو نہیں سکھائے گئے ۔ اگر امت محمدیہ کے سوا یہ کلمات کسی اور کو عطا کئے جاتے تو صفرت یعقوب کو عطا کئے جاتے مگر انہیں بھی نہیں بنیں بنی اس کے ایک میان کسی اور کو عطا کے جاتے تو صفرت یعقوب کو عطا کئے جاتے مگر انہیں بھی نہیں ان بنیں بھی نہیں ان بنی کے خات ہوں کے خات ہوں کے خات ہوں کے خات ہوں کے اگر اور کو عطا کے بنی کلمات کسی ان فرمایا ۔ اگر ان کو یہ کلمات تعلیم کئے جاتے تو وہ یہی کلمات کہتے ۔ اگر ان کی یہ کلمات تعلیم کئے جاتے تو وہ یہی کلمات کہتے ۔ ( مظہری ۱/۱۵ / ۱ ) ۔

ابن ماجہ میں حضرت ابو سنان سے مروی ہے کہ میں نے لینے ایک بچہ کو دفن

کیا ۔ ابھی میں اس کی قبر ہی میں تھا کہ ابو طلحہ خولائی نے میرا ہاتھ پکڑ کر مجھے نکالا اور کہا سنو! میں تہمیں ایک خوشخبری سناؤں ۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ الله تعالیٰ ملک الموت سے دریافت فرماتا ہے کہ تونے میرے بندے کی آنکھوں کی شخندک اور اس کے کلیجہ کا فکرا چھین لیا ۔ فرشتہ کہتا ہے ہاں ۔ الله تعالیٰ فرماتا ہے کہ چراس نے کیا کہا ؟ فرشتہ جواب دیتا ہے کہ اس نے تیری تحمد کی اور اِنا بله پڑھا ۔ الله تعالیٰ فرماتا ہے کہ اس خیری تحمد کی اور اِنا بله پڑھا ۔ الله تعالیٰ فرماتا ہے کہ اس کے لئے جنت میں ایک گھر بناؤ اور اس کا نام بست الحمد رکھو ۔ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اس کے بیت الحمد رکھو ۔ ابن کئیر کھرا / اس کے ایک جنت میں ایک گھر بناؤ اور اس کا نام بست الحمد رکھو ۔ ( ابن کئیر کھرا / ا)۔

اس کے بعد فرمایا کہ جن لوگوں نے مصیبت پر اِناً بند پڑھا اور حکم خداوندی پر رضا مندی کو اپنا شیوہ بنایا تو انہیں کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے رحمتیں ہیں اور وہی لوگ راہ راست پر ہیں ۔ حضرت جابر ؓ ہموی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیاست کے روز جب دنیا کے مصیبت زدوں کو ٹواب ملے گا تو جو لوگ بہاں آرام میں رہتے ہیں وہ یہ تمنا کریں گے کہ کاش دنیا میں ہماری کھال قینی سے کاٹ دی جاتی کہ ہمیں بھی تعمین ملتیں (ترمذی) ۔ حضرت ابو سعید ؓ خدری سے کاٹ دی جاتی کہ ہمیں بھی تعمین ملتیں (ترمذی) ۔ حضرت ابو سعید ؓ خدری سے مردی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مسلمان کو جو رنج یا غم ، یا حرق یا کچھ تکلیف چہجتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے بدلے میں اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب بندہ کے مقدر میں کوئی مرتبہ لکھا ہوا ہوتا ہے اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب بندہ کے مقدر میں کوئی مرتبہ لکھا ہوا ہوتا ہو اور اس بندے کے اعمال الیے نہیں ہوتے کہ وہ مرتبہ اسے ملے تو اللہ تعالیٰ اس کے بدن یا مال یا اولاد میں کچھ مصیبت پہنچا دیتا ہے ۔ وہ اس پر صبر کرتا ہے اور اس صبر کی بدن یا مال یا اولاد میں کچھ مصیبت پہنچا دیتا ہے ۔ وہ اس پر صبر کرتا ہے اور اس صبر کی بدولت اس مرتبہ پر چہنچ جاتا ہے ۔ (مظہری 10/1) ۔

مراسم ج

بیشک صفا اور مروہ ، اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے بیں ۔ پس جو شخص بست اللہ کا مج یا عمرہ کرے تو اس پر ان دونوں ( پہاڑوں کے درمیان ) طواف ( سعی ) کرنے میں کوئی گناہ نہیں اور جو شخص اپنی خوشی سے نیکی کرے تو اللہ تعالیٰ ( اس کی ) قدر کرنے والا اور جاننے والا ہے ۔

صَفاً: ایک مشہور بہاڑی کا نام ہے جو مکہ معظمہ میں مسجدِ حرام کے پاس واقع ہے۔

المَصَوُّ وَلاَ : خانہ و کعبہ کے قریب ایک پہاڑی کا نام ہے ۔ اس کے قریب ہی ایک اور پہاڑی کا نام ہے ۔ اس کے قریب ہی ایک اور پہاڑی ہے پہاڑی ہے جس کو صفا کہتے ہیں ۔ جج اور عمرہ کے لئے طوافِ کعبہ کے بعد ان دونوں پہاڑوں کے درمیان سعی کی جاتی ہے ۔ یعنی سات چکر لگائے جاتے ہیں ۔ اب یہ دونوں پہاڑیاں تفریباً ہموار ہو حکی ہیں ۔ ان کے معمولی آثار باقی ہیں جن سے ان کی نشاندی ہوتی ہے ۔

شَعَائِرِ : یہ شِعِیْر کی جمع ہے جس کے معنی علامت کے ہیں ۔ یہاں مراد عبادت کے طریقہ ہیں جنکو اللہ تعالیٰ نے دین کی علامتیں قرار دیا ہے ۔

حَجَ النعت میں قصد کرنے کو ج کہتے ہیں ۔ یہاں خانہ کعبہ کا قصد کرنے اور افعالِ مخصوصہ اوا کرنے کا نام ج ہے ۔

اعْتَمَرَ: اس نے عمرہ کیا ۔ اعْمِیّار کے ماضی ۔

عَمْرَ لا: اس کے لفظی معنی زیارت کے ہیں اور شری اصطلاح میں مسجد حرام کی عَمْرَ لا: حاضری ، طواف ، اور سعی کو کہتے ہیں ( مظہری ، معارف القرآن ۱/۳۰۰ ،

فشان نزول - اس آیت کے شان نزول کے بارے میں مخلف روایتیں بیں جن میں سے چند یہ بیں -

امام بخاری نے حضرت عاصم سے روایت کی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس کے صفا و مروہ کی سعی کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ ہم اسلام سعی کو جابلیت کی بات مجھتے تھے ۔ جب اسلام آیا تو ہم نے سعی چھوڑ دی اس بر آیت اِنَّ الصَّفاَ وَ اَلْزُوءَ نَازَل ہوئی ۔

صحیحین میں حضرت عروہ کے روایت ہے ، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ منے علیہ اُن یکھی گناہ عائشہ منے علیہ منا کے اللہ منا ک

بہیں کہ طواف کر سے ان میں ) سے معلوم ہوتا ہے کہ صفا و مروہ کے درمیان سعی واجب بہیں ۔ حضرت عائشہ ﴿ فَ سَكُر فرمایا ۔ اے بحقیج تم فے یہ کسی بات كی اگر آیت كا مطلب یہ ہوتا جو تم فے بیان کیا ہے تو قرآن کی عبارت اس طرح ہوتی فَلاَ جُناحَ عَلیہُ اَن لَا يُدُوفْ بِحِماً (ان كا طواف نه کرنے سے کچھ گناہ بہیں ) یہ آیت تو انصار کے بارے میں ان کے مسلمان ہونے سے فیط کے حال سے متعلق نازل ہوئی تھی ۔ واقعہ اس طرح ہوا تھا کہ انصار مَناهُ بُت کی عبادت کرتے تھے جب مسلمان ہوئے تو صفا و مروہ کے درمیان طواف کرنے سے ان کو کراہت محسوس ہوئی اس لئے انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسلام سے پہلے صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسلام سے پہلے صفا و مروہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں سکی معلوم ہوتی صفا و مروہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں سکی معلوم ہوتی سے اس پر اللہ تعالیٰ نے آیت اِنَّ الصَّفَا وَالْمُرَوّةَ نازل فرمائی ۔ (مظہری ۱۵۲ / ۱) ۔

حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ ان دونوں بہاڑیوں کے درمیان بہت سے بت کے اور شیاطین رات مجر ان کے درمیان گھومتے رہتے تھے ۔ اسلام کے بعد لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مہاں کے طواف کے بارے میں دریافت کیا تو یہ آیت اتری ۔ ( ابن محیر 199/ ۱) ۔

آنشر سی اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو ج کی ادائیگی کے لئے سکھائے تھے۔ سب سے جبط اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو ج کی ادائیگی کے لئے سکھائے تھے۔ سب سے جبط حضرت باجرہ نے خوراک و پانی کی تماش میں صفا اور مروہ کے درمیان سات پھیرے کئے تھے۔ یہی سعی کی اصل ہے۔ واقعہ اسطرح سے ہے کہ حضرت ابراہیم ، حضرت باجرہ اور ان کے چوٹے بیٹے حضرت اسمعیل کو اللہ تعالیٰ کے حکم سے یہاں چوڑ کر چلے گئے تھے۔ جب حضرت باجرہ کے اس کھانے پینے کا سامان ختم ہو گیا اور بچ کی جان پر آبی تب انہوں نے بہایت ہے قراری ، ہے ہی ، ڈر و خوف اور اضطراب کے ساتھ ان دونوں بہاڑوں کے درمیان پانی کی تماش میں سات چکر لگائے تاکہ کمیں پانی نظر آ جائے۔ اللہ تعالیٰ کو ان کا یہ فعل اس قدر محبوب ہوا کہ اس کو ج کے مناسک میں شامل کر دیا اللہ تعالیٰ کو ان کا یہ فعل اس قدر محبوب ہوا کہ اس کو ج کے مناسک میں شامل کر دیا گیا۔ پس جو شخص ج بیت اللہ یا عمرہ کا ارادہ کرے اس پر صفا اور مروہ کی سعی اور طواف میں کچے گناہ مبیں ۔ تم کافروں کی مضابحت سے شبہہ میں مت پڑد ۔ صفا اور مروہ کی حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی نظانیوں میں سے بیں اور ان کا طواف سراسر خیر اور عبادت ہو

اور جو شخص کوئی خیر اور نیکی ، شوق و رغبت سے کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی قدر فرماتا ہے اوراس کو اس کی نیت و اخلاص کے مطابق ثواب عطا فرمائے گا ۔

### کتمان حق پر وعید

109 ، 19 - إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا اَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَنْهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتْبِ وَ اُولَٰئِكَ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَنْهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتْبِ وَ اُولَٰئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ وَ اللَّا اللَّهَ الْكَثِينَ تَابُوا وَاصْلَحُوا وَبَيْنُوا فَاولَٰئِكَ اللَّهِ وَيُلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ وَ اللَّا اللَّوابُ الرَّحِيْمُ وَ اَنَا التَّوابُ الرَّحِيْمُ وَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ ال

بیشک جو لوگ ان کھلی کھلی باتوں اور ہدایت کو جو ہم نے نازل کی ہیں ، اس کے بعد بھی چھپاتے ہیں کہ ہم نے اس کو لوگوں کے لئے کتاب میں بھی بیان کر دیا ہے ۔ تو الیے لوگوں پر اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتا ہے اور لعنت کرنے والے بھی لعنت کرتے ہیں مگر جن لوگوں نے توبہ کر کے نیکی اختیار کر لی اور انہوں نے صاف صاف بیان کر دیا تو میں بھی ان کی توبہ قبول کرلوں کا اور میں تو بہت معاف کرنے والا مہربان ہوں ۔

البينت : روشن دليلين - معجزات - يه جمع هاس كا واحد بيينَهُ بنه - يهان مراد وه علامتين بين جو آنحضرت صلى الله عليه وسلم كي سجائي بتا ربي بين -

المهدى: بدايت كرنا - ربمنائى كرنا - يبال وه شئ مراد ب جو سيرهى اور محمد صلى الله عليه وسلم كى اتباع كى راه بتائے -

كُلْعَنْهُم : وه ان كو لعنت كرتا ب - وه ان كو په ظارتا ب - لَعَن س مضارع -

اللّعِنُونَ: لعنت كرنے والے - اس سے مراد وہ سب بیں جو لعنت كرنيكى صلاحيت ركھتے بیں خواہ وہ ملائكہ ہوں ، جن ہوں ، انسان ہوں یا زمین کے جانور یہ سب مخلوق اللہ تعالیٰ سے ان پر لعنت كرنيكى درخواست كرتى ہے - یہ سب مخلوق اللہ تعالیٰ سے ان پر لعنت كرنيكى درخواست كرتى ہے - (مظہرى ۱۵۸ / ۱) -

ری و انہوں نے بیان کیا ۔ رہنیٹن کے ماضی ۔ مہاں اس سے مراد یہ ہے کہ انہوں نے اس کو صاف صاف بیان کر دیا جو کچھ توریت میں ہے ۔

فشان نزول: ابن جریر اور ابن ابی حاتم نے حضرت ابن عباسٌ کی روایت سے بیان کیا کہ حضرت معاذ بن جبل اور سعد بن معاذ اور خارج بن زید نے یہود کے علماء سے توریت کا کوئی مضمون دریافت کیا ۔ انہوں نے اس کو چھپایا اور بتانے سے صاف صاف انکار کر دیااس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری ۱۵۸ / ۱) ۔

تشریک : الله تعالیٰ کی طرف سے جو ہدایات بتیات نازل کی گئی ہیں ان کا لوگوں سے چھپانا اتنا بڑا جرم ہے کہ اس پر الله تعالیٰ بھی لعنت فرماتا ہے اور تمام مخلوق بھی لعنت بھیجتی ہے ۔

حضرت برائی بن عازب سے مروی ہے ، وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک جنازہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھے ۔ آپؒ نے فرمایا کہ کافر جب مرتا ہے تو اس کی پیشانی پر مار پڑتی ہے اور اس کو انسانوں اور جنوں کے سوار روئے زمین پر چلنے والا ہر ایک سنتا اور لعنت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے قول یکھٹم اللّعِنُونَ ۔ سے یہی مردا ہے ۔ (مظہری بحوالہ ابن ماجہ ، ابن ابی حاتم ، ابن جریر ، ۱۵۸ / ۱) ۔

حضرت ابو ہریرہ کا ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص سے کسی شرعی امر کے بارے میں سوال کیا جائے اور وہ اسے چھپالے تو قیامت کے دن اے آگ کی مگام پہنائی جائے گی ۔ ( ابن کثیر ۲۰۰۰/ ۱) -

جو لوگ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ ہدایات بنیّات کو چھپانے کے فعلِ بدسے توبہ کر کے اللہ تعالیٰ کی امانت کو ظاہر کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ بھی ان کو معاف فرما دیتا ہے کو نکہ وہ بہت معاف کرنے والا مہربان ہے۔

#### كافرون ير لعنت

الا ، ١٧٢ - إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ ا وَمَا تُوا وَهُمْ كُفَّارُاُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَكُفَّارُاُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعُنَدُ اللهِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ، خُلِدِيْنَ فِيْهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ .

بیشک جن لوگوں نے کفر کیا اور وہ کفر بی کی حالت میں مرگئے تو انہی لوگوں پر اللہ تعالیٰ ، فرشتوں اور تمام لوگوں کی لعنت ہے وہ بمیشہ ای ( لعنت ) میں رہیں گے ۔ نہ ان کے عذاب میں کمی کی جائے گی اور نہ ان کو مہلت ( چھٹکارا)

"ینظر ون ان کو مہلت دی جائے گی ۔ یہ یا تو اِنظار معنی مہلت دینا سے مشتق ہوں گے کہ ہے ۔ یا اِنظار کے ۔ یا اِنظار سے ماخوذ ہے ۔ اس صورت میں یہ معنی ہوں گے کہ اس بات کا انتظار مہیں کیا جائے گا کہ وہ کسی قسم کی معذرت کریں یا بھر نَظُر کے مشتق ہے جس کے معنی ہیں دیکھنا ۔ اس صورت میں یا بھر نَظُر کے مشتق ہے جس کے معنی ہیں دیکھنا ۔ اس صورت میں یہ معنی ہوں گے کہ ان کی طرف رحمت نہ کی جائیگی ۔

تعشر کے: اس آیت میں ان لوگوں کا بیان ہے جو کفر کریں ، آخر وم تک لینے کفر پر قائم رہیں پھر اس ( کفر کی ) حالت پر ان کی موت واقع ہو جائے اور ان کو توبہ نصیب نہ ہو ، الیے لوگوں کی طرف سے ، فرشتوں اور سب لوگوں کی طرف سے ، میشہ لعنت برستی ہے وہ اس ( لعنت کے ) عذاب میں ہمیشہ بستا رہیں گے ۔ نہ ان کے عذاب میں ہمیشہ بستا رہیں گے ۔ نہ ان کے عذاب میں کمی کی جائے گی اور نہ ان کو اس سے چھٹکارا حاصل ہوگا ۔ ( حقانی ایمان)۔

# الله تعالیٰ کی و حدانیت

ادر تنبارا معبود ایک ہی ہے ۔ اس کے سواکوئی معبود بنیں ۔ وہ بڑا رحم کرنے والا مهربان ہے ۔

فشمان نزول: علامہ بنوی فرماتے ہیں کہ قریش کے کفار نے یہ کہا کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آپ اللہ تعالیٰ نے سلی اللہ علیہ وسلم آپ اللہ تعالیٰ نے سورۂ اخلاص اور یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۱۵۹/۱) ۔

تشری کے: گزشتہ آیات میں اللہ تعالیٰ کے ایکام چھپانے والوں پر لعنت اور عذاب کا ذکر تھا۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی وحدانیت و رحمت کا ذکر فرما کر کافروں پر واضح فرما دیا کہ وہی ایک معبود ہے جو رحمٰن و رحیم ہے۔ اس کے سوا کمیں پناہ مبیں جو تہیں اس کی لعنت سے چھڑا سکے۔ رحمتِ عامّہ اور خاصّہ سب اسی کے ہاتھ میں ہے اس لئے اس کی رحمت کے سوا لعنت سے بچنے کی کوئی صورت مبیں ۔ اگر اس کے سوا کوئی دوسرا معبود ہوتا تو شاید وہ تہیں اس کی لعنت سے نکال لیتا اور تم پر رحمت کرتا لیکن اس کے سوا کوئی معبود مبین جو رحمٰن بھی ہو اور رحیم بھی لبذا تہارے بچنے کی کوئی موار رحیم بھی لبذا تہارے بچنے کی کوئی موار رحیم بھی لبذا تہارے بچنے کی

کوئی صورت مہیں ۔ یہ بھی ممکن ہے کہ عبال الل کتاب کو ہدید اور عتاب ہو کہ باوجود یکہ توریت و انجیل میں اللہ تعالیٰ کی توحید صراحتاً مذکور ہے بچر بھی تم حضرت مخترر اور حضرت عیشیٰ کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا بتاتے ہو ۔ اور شرک کرتے ہو اور تم اس توحید کو چھیاتے ہو جو تہیں معلوم ہے ۔

#### توحيد كااثبات

النَّهَارِ وَالْفُلْكِ النَّيْ السَّمُوتِ وَالاَرْضِ وَاخْتِلاَفِ النَّيلِ وَ النَّهَارِ وَالْفُلْكِ النَّيقُ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا النَّهَارِ وَالْفُلْكِ النَّيقُ مَنْ مَا يَ فَي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا النَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا يَ فَاحُيا بِهِ الْارْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ مِن وَتَصْرِيفِ الرِّيْحِ وَ السَّحَابِ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ مِن وَتَصْرِيفِ الرِّيْحِ وَ السَّحَابِ الْمُسَحَّرِ بَيْنَ السَّمَّاءِ وَالاَرْضِ لَايْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ .

بیشک آسمانوں اور زمین کے پیدا کرنے میں اور رات اور دن کے بدلنے میں اور جہازوں میں جو لوگوں کے نفع کی چیزیں لیکر سمندر میں چلتے ہیں اور اس پانی میں جو اللہ تعالیٰ نے آسمان سے اتارا ہے ، پھر اس سے مُردہ زمین کو زندہ کردیا اور اس میں ہر قسم کے چلنے والے جانور پھیلادئے ، اور ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل میں جو گھرا ہوا ہے آسمان اور زمین کے درمیان ، ان سب میں عقلمندوں کے لئے بہت می دلیلیں ہیں ۔

پیدا کرنا ، بنانا ، مصدر ہے ۔ اگر یہ لفظ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہوتو اس کے معنی کسی چیز کو بغیر منونے کے عدم سے وجود میں لانے کے ہوتے ہیں ۔ ( الفردات ١٥٤) ۔

كالبيد: چلنے والا ، چوپايہ ، مخلوق - وَبُّ و وَوَابُ سے اسم فاعل -

تصريف: محرنا - بدلنا - بنانا - مصدر ب -

الريح: بوائين - واحد بريج -

السَّحَابِ: بادل - ابر -

فنان نزول: يبقى اور سعد بن منصور نے ابى الصحر سے روایت كى جب آیت

اِلْعَكُمْ اِللهُ وَاحِد ... نازل ہوئی تو مشركين كو بہت تعجب ہوا اور كہنے گئے كه اگر ايك بى معبود ہے تو اس كى دليل كيا ہے - اس بر الله تعالىٰ نے يه آيت نازل فرمائى - ( مظہرى

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آھ دلیلیں بیان فرمائی بیں جن سے اس کی واحدانیت و دیگر صفاتِ کمالیہ اور اس کے وجود کا ثبوت ملتا ہے۔

(۱) آسمان و زمین کی پیدائش ۔ افلاک متعدد بیں اور ان میں سارے بھی بیں ۔ کوئی سارہ بڑا ہے اور کوئی چوٹا ۔ کسی کا رنگ سرفی مائل اور کسی کا سفیدی مائل ، کسی کی حرکت کسی طرف اور کسی کی کسی طرف ، سب اسی قادر مطلق کے قبضہ فدرت میں بیں اور وہ لینے ارادہ اور اختیار سے جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ وہی اللہ تعالیٰ فدرت میں بیں اور وہ لینے ارادہ اور اختیار سے جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ وہی اللہ تعالیٰ

(۲) ونوں اور دن آتا ہے۔ کبی رات جاتی ہے اور دن آتا ہے۔ کبی رات بھوٹی اور دن چوٹے ہوتے ہیں۔ راتیں چوٹی اور دن چوٹے ہوتے ہیں اور کبھی راتیں بڑی اور دن چوٹے ہوتے ہیں۔ ایک ہی وقت میں کہیں دن ہے، کہیں رات ۔ قطب شمالی اور جنوبی پر دن اور رات چے چے مینے کے ہیں ۔ یہ تمام عجائب از خود مہیں بلکہ یہ سب اسی کے دست قدرت میں ہے جس کے تابع آسمان و آفتاب ہیں ۔ وہی اللہ تعالیٰ ہے۔

(س) کشتی اور جہاڑ ۔ زمین کے پیشر صد (تین چوتھائی) پر پانی ہے جس کو عربی میں بخر اور اردو میں سمندر کہتے ہیں اور جو پانی کی بارش ، زمین کے جیموں یا برف کے گھلنے سے بہتے ہیں ان کو عربی میں بُہَر کہتے ہیں ، زمین کا جو ایک چوتھائی صد پانی سے باہر ہے اس پر دنیا کے ممالک آباد ہیں ۔ دنیا کے دور دراز ممالک میں جو لوگ سیر و سیاحت اور تجارت کی غرض سے جاتے ہیں وہ ہوائی جہازوں اور بحری جہازوں کے ذریعہ جاتے ہیں ۔ مندر میں کشتیوں اور جہازوں کا چلنا اور اس کے متعلق انسان کو علوم و فنون اور آلات کی تعلیم کرنا اسی خدا کا کام ہے جس نے آسمان و زمین اور سمندر پیدا کئے ۔ بھر بہاڑ جسی موجوں سے اس کو بچانا اور ہواکو موافق رخ پر رکھنا سب ای کے دست قدرت میں ہے وی اللہ تعالیٰ ہے ۔

(م) آسمانوں میں سے مدینہ کا اتر فا ۔ یعنی بادلوں میں سے بارش کا نازل

کرنا بھی اس کی قدرتِ کالمد کی دلیل ہے ۔ ہزاروں لاکھوں من پائی کے بادل ہوا کی گاڑی پر لدے ہوئے ہیں ۔ جہاں جسقدر گاڑی پر لدے ہوئے ہیں ۔ جہاں جسقدر ضرورت ہوتی ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے حکم سے اسی قدر نہایت سبولت سے برسا دیتے ہیں ۔

( 0) اس پائی ( بارش ) سے مردہ زمین کو زندہ کر دینا یعنی اس سے قسم قسم کی ہزار ہا جڑی ہوئیاں ، اناج ، گھاس اور عمدہ عمدہ پھلوں اور پھولوں کے درخت اگانا یہ سب ای کا کام ہے ۔ باجود یکہ زمین ایک ہے اور وہی پائی او پر سے برسا ہے مگر ایک درخت شیریں ہے اور دوسرا تلخ ۔ یہی نہیں بلکہ ایک ہی درخت میں کئی کئی رنگ کے پھول اور بعض نباتات میں الیی گل کاریاں کہ عقل حیران ہے ۔ کیا یہ سب نیرنگیاں اس قادرِ مطلق کے دست قدرت کا پتہ نہیں دیتیں ۔ وہی تو اللہ تعالیٰ ہے ۔

( ٢ ) زمین پر حیوانات کا پھیلانا ۔ حیوان کی بزار با انواع و اقسام ہیں ۔ بعض جانور اس قدر چھوٹے ہیں کہ دکھائی نہیں دیتے ان کی گنتی اور شمار انسانی قدرت کے باہر ہے ۔

(>) ہواؤں کا بدلنا۔ جن پر اہل دنیا کی زندگی کا مدار ہے ، کہمی مشرق کو اور کھی مغرب کو چلتی ہیں ، کہمی مفید ہوتی کھی مغرب کو چلتی ہیں ، کہمی جنوب کا رخ کرتی ہیں اور کھی شمال کا ، کھی مفید ہوتی ہیں کھی مضر ، کھی تُند ، کھی نرم ، کھی سرد ، کھی گرم ۔

( A ) ہزاروں لاکھوں ٹن پائی کے بادلوں کو زمین و آسمان کے درمیان معلق رکھنا حالانکہ پانی اپنی فطرت کی بنا پر نیچ کی طرف آتا ہے مگر اللہ تعالیٰ کے حکم سے معلق ہے نہ گرتا ہے نہ پھٹتا ہے ۔ ( حقانی ۵۲۲ ، ۱/۵۲۳ ) ۔

ان تمام اشیاء میں ان لوگوں کے لئے جو غور و فکر اور سوچ و بچار کرتے ہیں دلائل و آثار ہیں جو صاف بول رہے ہیں گد پرستش اور شکرید کا مستق صرف اللہ تعالیٰ ہے جو وحدہ لا شریک ہے ۔

# مشركين كے لئے وعيد

١٩٥ - وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّتَخِذُ مِنْ دُوْنِ اللهِ ٱنْدَادًا يُحِبُّوْ نَهُمُ كَحُبِّ اللهِ ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا اَشَدُّ حُبَّا لِللهِ ﴿ وَلَوْيَرَالَّذِيْنَ ظَلَمُواً اِذْيَرَوْنَ الْعَذَابَ اَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعا ۚ وَ اَنَّ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعَذَابِ،

اور لوگوں میں سے الیے بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے برابر اوروں کو بناتے ہیں اور ان سے الیی محبت رکھتے ہیں جسی اللہ تعالیٰ سے رکھنی چلہتے ۔ اور ایمان والوں کو تو اللہ تعالیٰ ہی کے ساتھ زیادہ محبت ہے اور کاش ظالموں کو (آج) معلوم ہو جائے ( جسیا کہ اس وقت معلوم ہوگا) جب وہ عذاب دیکھیں گے کہ سب قوت اللہ تعالیٰ کی کے لئے ہے اور بیشک اللہ تعالیٰ کا عذاب سخت ہے ۔

ربط آیات: اور کی آیات میں توحید کا اقبات تھا۔ آگے مشرکین کی غلطی اور وحید کا بیان ہے۔

گفتریکے: اس سے وہلے اللہ تعالیٰ نے لہنے وجود اپنی وحدانیت اور صفاتِ کمالیہ پر الیہ آتھ دلائل بیان کے جن سے تمام نعمتوں اور تمام بھلائعوں کا اللہ تعالیٰ کی جانب سے پہنچا ثابت ہوتاہ ۔ مثلاً بارش برسانا ۔ اس کے ذریعہ اناج اگانا ، ہواؤں کا بدلنا وغیرہ اس کے باوجود بعض لوگ الیے بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے سوا اس کی معلوق میں سے ساروں ، اور فرشتوں وغیرہ کو بھی اس کی خدائی میں شریک اور نفع و نقصان کا ذمہ دار تصور کر کے ان سے بھی ولیمی ہی محبت کرتے ہیں جسی کہ اللہ تعالیٰ سے کرنی چاہتے ۔ وراصل یہ انہی لوگوں کا کام ہے جنہوں نے نہ تو اس کو خدا جانا اور نہ وہ سے دل سے دراصل یہ انہی لوگوں کا کام ہے جنہوں نے نہ تو اس کو خدا جانا اور نہ وہ تو اس پر ایمان لا کے ہیں وہ تو اس پر فدا ہیں اور وہ اپنی جان و مال بھی اس پر قربان کرنے میں تاس نہیں کریں گے ۔ وہ خاص اس کی عبادت کرتے ہیں اور اس کے حکم کے مقابلہ میں کسی کی بھی پرواہ بنہیں خرات کرتے ہیں ان کو اصل حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کرتے ہیں ان کو اصل حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو اصل حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو اصل حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کا حال معلوم نہیں اگر ان کو اصل حال معلوم نہیں اگر ان کو اسل حال معلوم نہیں اگر ان کو قیامت کریں ۔ (حقانی ۱۲۵ میں کا کا کا کا کا کی کریں ۔ (حقانی ۱۲ میں کریں ۔ (حقانی ۱۲ میں کریں کے کا کا کی کریں ۔ (حقانی ۱۲ میں کریں کو کریں ۔ (حقانی کریں کو کری

مشرکوں کی بے بسی

١٧٧ ، ١٩٧ إِذْ تَبُرَّ الَّذِيْنَ أَتَّبِعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ أَتَّبِعُوْا وَرَاوًا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتُ بِهِمُ الْاَ شَبَابُ ، وَقَالَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْالُو اَنَّ لَنَا كُرَّةً فَا تَبُرَّ وَقَالَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْالُو اَنَّ لَنَا كُرَّةً فَا تَبُرَّ وَقَالَ الَّذِيْنَ الْبَعُوْالُو اَنَّ لَنَا كُرَّةً فَا فَنَتَبَرَّ ا مِنْكُمْ اللَّهُ اَعْمَالُهُمْ خَسَرُتٍ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اَعْمَالُهُمْ حَسَرُتٍ عَلَيْهِمُ . وَمَا هُمْ بِخْرِ جِئْنَ مِنَ النَّارِ ،

جب وہ پیٹوا الگ ہو جائیں گے ان لوگوں سے جہوں نے ان کی پیروی کی تھی اور وہ عذاب د بیسیں گے اور آپس کے تعلقات قطع ہو جائیں گے ۔ اور پیروی کرنے والے کہیں گے کاش ایک بار پھر ہمیں ( دنیا میں ) جانے کا ( موقع ) طے تو ہم بھی ان سے اس طرح الگ ہوجائیں جس طرح یہ ہم سے الگ ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ اس طرح ان کے اعمال ان کو افسوس دلانے کے لئے دکھائے کا اور ان کو دوزخ سے نکلنا بھی نصیب ہیں ہوگا۔

تَنْبُرّاً: وه الله بوا ، وه يزار بوا - تَبَرَبُوع مامنى -

كُرُّالاً: (ونياس) لوث جانا - بحرجانا - مصدر ب -

تعشرت اوپری آیت میں آخرت کے عذاب کی تختی کی کیفیت کا بیان ہے ۔ قیامت کے دن جب اللہ تعالیٰ سرواروں اور ان کی اتباع کرنے والوں کو ایک بھگہ جمع فرمائے گا تو وہ سروار عذاب کو ویکھ کر ان لوگوں سے اپنی بیزاری ظاہر کرتے ہوئے الگ ہو جائیں گے ۔ قیامت کے دن کافروں کو انبیاء کا اتباع اور نیک کام چھوڑ نے اور لین اوقات کو لغو باتوں میں ضائع کرنے پر تو ندامت و شرمندگی ہوگی اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی اور دنیا کو دین پر ترج ویئے سے حسرت و افسوس ہوگا ۔ سدی نے کہا کہ اگر کفار اللہ تعالیٰ کی کفار اللہ تعالیٰ کی اطاحت کرتے اور اس اطاحت پر ان کو جشت میں جو درجات ملئے وہ قیامت کے روز ان کے سلمنے پیش کئے جائیں گے اور ان سے کہا جائیگا کہ اگر تم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کرتے تو تہیں یہ درج ملئے ۔ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کرتے تو تہیں ہے درج ملئے ۔ بھر ان کے سلمنے بی وہ درج مومنین کو تقسیم کر دئے جائیں گے ۔ اس وقت کافر بہوں گے اور حرت و افسوس کر کے روئیں گے ۔ اس وقت کافر بہوں گے اور حرت و افسوس کر کے روئیں گے ۔ (مظہری ۱۱۲۲/ ۱) ۔

### طلال وطيب غذا

١٧٨ ، ١٧٩ - يَالَيُهُمَا النَّاسُ كُلُوْ ا مِمَّا فِي الْاَرْ ضِ حَلْلاً طَيِّباً وَلاَ تَتَّبِعُوْا خُطُوْتِ الشَّيْطِنِ ، إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِنِينٌ ، إِنَّمَا يَامُرُكُمُ وَالسُّوْءِ وَالْفَحْشَا مِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُوْنَ ،

اے لوگوں! رمین کی چیزوں میں سے طال و پاکیزہ چیزوں کو کھاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو ۔ بیشک وہ تہیں

بری اور بے حیائی کی باتیں ہی بتائے گا اور یہ کہ تم اللہ تعالیٰ کے بارے میں وہ باتیں کبو جو تم نہیں جانتے ۔

خُطُوْتِ : یہ تُخْلُونَ کی جمع ہے ۔ چلنے والے دونوں قدموں کی درمیانی مسافت کا نام خُلُونَ ہے ۔ بہاں شیطانی اعمال و افعال اور راستے مردا ہیں ۔ (مظہری ۱۹۵/ ۱) ۔

الفَحْشَاءِ: فَحْلَ كُلُّ - ب حياتَى كاكلم -

تعشر کے: ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے تمام لوگوں کو پاک و طال چیزیں کھانے کا حکم دیا ہے اور یہ کہ نفس کی خواہش پر شیطان کی پیروی کرتے ہوئے طال چیزوں کو حرام اور جہ کہ نفس کی خواہش پر شیطان کی پیروی کرتے ہوئے طال چیزوں کو حرام اور جرام کو طال نہ بناؤ کیونکہ وہ تنہارا کھلا دشمن ہے ، تنہیں گناہ اور بے حیائی کی طرف لیجاتا ہے ۔

حضرت ابن مسعود کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آدمی کے اندر شیطان کا بھی اثر ہے اور فرشتے کا بھی ۔ شیطان کا اثر تو یہ ہے کہ وہ شرک کا وعدہ دلاتا ہے اور حق کی تکذیب کرتا ہے اور فرشتے کا اثر یہ ہے کہ وہ بمطلق کا وعدہ دلاتا ہے اور حق کی تصدیق کرتاہے ۔ پس جو شخص اپنے دل میں ملکوتی (فرشتے کا) خیال پائے تو وہ جان لے کہ وہ اللہ کی طرف سے ہے اور وہ اللہ کی تمد کرے اور اگر کسی کے دل میں برائی کا وسوسہ آئے تو وہ جان لے کہ وہ شیطان کی طرف سے ہے اور اسلامی کے طرف سے ہے اور اگر کسی کے دل میں برائی کا وسوسہ آئے تو وہ جان لے کہ وہ شیطان کی طرف سے ہے اور شیطان کی حد طرف سے ہے اور شیطان کی ہناہ ماگے ۔ (مظہری ۱۱۵ / ۱) ۔

حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلصنے اس آیت کی ملاوت ہوئی تو حضرت سعد ہن وقاص نے کھڑے ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ میرے لئے دعا فرمائیے کہ اللہ تعالیٰ میری دعاؤں کو قبول فرمایا کرے ۔ آپ نے ارشاد فرمایا اے سعد پاک و طلال لقمہ کھاتے رہو اللہ تعالیٰ مہری دعائیں قبول فرماتا رہے کا اور قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد ( صلی مہری دعائیں قبول فرماتا رہے کا اور قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں کمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) کی جان ہے حرام لقمہ جو انسان لینے پیٹ میں ڈالنا ہے اس کی ( شومی کی) وجہنی ہے چالیس دن تک اس کی عبادت قبول نہیں ہوتی ، جو گوشت بوست حرام سے پلا دو جبنی ہے ۔ (ابن کثیر ۱/۲۰۳) ۔

### اندھی تظلید اور اس کی مثال

الْفَيْنَا: بم نے پایا - اِلْفَارِ ع ماضى -

كَيْعِقُ : وه جلاتا ب - وه فيخاب - نَعْقُ و نَعْيَقُ ف مضارع -

فشان نزول: ابن ابی حاتم نے حضرت ابن عباس کے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کو اسلام کی دعوت دی اور جنت کی رغبت دلائی اور عذاب سے ڈرایا تو رافع بن حِرنیکۂ یہودی نے کہا کہ اے محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) ہم آپ کی اتباع نہیں کریں گے بلکہ جس پر ہم نے لینے باپ داوا کو پایا ہے اس پر چلیں گے کیونکہ وہ ہم سے زیادہ عالم اور ہم سے اچھے تھے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فر مائی ۔ ( مظہری ۱۹۵ ، ۱۹۱ / ۱) ۔

تشریح: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آباء و اجداد کی تقلید و اتباع سے منع فرمایا ہے کونکہ ان کو نہ تو عقل تھی اور نہ ہدایت ۔ ہدایت سے مراد وہ احکام ہیں جو بذریعہ اجتباد ، اور نصوصِ شرعیہ سے استنباط کئے گئے ۔ امام قرطبی نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا ہے کہ اس میں آباء و اجداد کی تقلید کی جو ممانعت آئی ہے اس سے مراد باطل عقائد و اعمال میں آباء و اجداد کی تقلید کرنا ہے ۔ صحیح عقائد اور اعمال صالحہ میں آباء و

اجداد کی تقلید کرنا اس میں داخل نہیں ۔ ( معارف القرآن ۱۳۳ ، ۱۳۳ / ۱ ) ۔

اس کے بعد فرمایا کہ یہ لوگ باپ دادا کی تقلید کے پیچے ایے پڑے ہیں کہ جب ان کو ہدایت کی طرف بلایا جاتا ہے اور احکام البیٰ سنائے جاتے ہیں تو یہ ان پر کان بنیں دھرتے اور نہ ان میں غور و فکر کرتے ہیں ۔ ان کی مثال بھیر بکریوں کی ہی ہے کہ جب ان کو کوئی پکارتا ہے تو وہ اس کی آواز تو سنتی ہیں مگر کچے بھی بنیں ۔ چونکہ یہ لوگ احکام المیٰ کو توجہ سے بنییں سنتے اس لئے بہرے ہیں اور نہ ان کی زبان سے کلمات خیر فکلتے ہیں اس لئے گو گئے ہیں اور ہدایت کو دیکھتے ہی بنییں اس لئے اندھے بھی ہیں ۔ چونکہ ان کی فکرو نظر میں خلل واقع ہو گیا ہے اس لئے دین کی بات کو تحجیتے بنیں ۔ پونکہ ان کی فکرو نظر میں خلل واقع ہو گیا ہے اس لئے دین کی بات کو تحجیتے بنیں ۔ (مظہری کا اس ا) ۔

یہ مطلب بھی ہو سکتا ہے کہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے سوا جن جن کو بوجتے ہیں اور ان سے اپنی حاجتیں اور مرادیں مانگتے ہیں وہ نہ سنتے ہیں نہ جلنتے ہیں ، نہ و کیھتے ہیں نہ ان میں زندگی ہے اور نہ انہیں کچے احساس ہے ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۰۴) ۔

### حرام اشیاء کا بیان

١٤٢ ، ١٤٣ - يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَارَزَ قُلْكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمُ إِيَّاءُ تَعْبُدُونَ ، إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَهُ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ وَ فَمَنِ الضُّطُرُّ غَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِثْمُ عَلَيْهِ ، إِنَّ اللهَ غَفُورُرَّ حِيْمٌ ، الضُّطُرُّ غَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِثْمُ عَلَيْهِ ، إِنَّ اللهَ غَفُورُرَّ حِيْمٌ ،

اے ایمان والو! تم ان پاکیزہ چیزوں میں سے کھاؤ جو ہم نے تمبیں عطاکی ہیں ۔
اور اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرو ، اگر تم اسی کی عبادت کرتے ہو ۔ بیشک اللہ تعالیٰ کے سوا
نے تم پر مردار اور خون اور سور کا گوشت اور وہ چیز جس پر اللہ تعالیٰ کے سوا
کسی اور کا نام پکارا گیا ہو ، حرام کیا ہے ۔ پس جو کوئی مجبور و بیتاب ہو جائے اور وہ حکم عدولی کرنے والا اور حد سے بڑھنے والا نہ ہو تو اس پر کچے گناہ
ہمیں ۔ بیشک اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہربان ہے ۔

الْمَتِيْتَةَ؟ لغت ميں مُنْيَهُ ﴿ مُردار ﴾ اس جانور كو كھتے ہيں جو ذرى كئے بغير مر جائے شرع ميں تمام معنی مراد لئے گئے ہيں يعنی خواہ وہ غير اللہ كے نام پر ذرع كيا گيا ہو يا اس كا حلقوم نه كانا كيا ہو يا الله تعالىٰ كے نام كے بغير حلقوم كانا كيا ہو يا الله تعالىٰ ك نام ك بغير حلقوم كانا كيا ہو يا بہاڑ يا ديوار سے گر كر مر كيا ہو يا اس كو كسى درندے نے بحال كھايا ہو يا اس كا گلا گھونث كر مارا ہو ، شرع ميں ان سب كو مَدْيَةُ ( مُردار ) كيتے ہيں ۔ (حقانی ١٥٢٩ ١) -

الدم: دم خون کو کہتے ہیں ۔ عرب کے لوگ خون کو جمالیتے تھے ۔ پہر اس کو تو سے وغیرہ پر بھون کر کھاتے تھے ۔ یہ انسانی اخلاق کو فاسد کرتا ہے مگر کلیجی اور تلی وغیرہ اس حکم سے مستنیٰ ہیں ۔ اس لئے ان کا کھانا درست ہے ۔ (حقانی ۱/۵۳۰) ۔

احمد ، ابن ماجہ اور دار قطنی نے ابن عمر کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہمارے لئے دو مردار ، مجھلی اور نڈی اور دو خون کلیجی اور تلی حلال کر دئے گئے ۔ ( ابن کثیر ۲۰۵/ ۱ ) ۔

لُخُمَ الْخِنْزِيْرِ - سُور كا گوشت - اس پر سب كا اتفاق ہے كہ سُور كى كل چيزي گوشت بهيں ـ امام قرطبي كوشت بهيں ـ امام قرطبي نے فرمايا ہے اس سے مقصود لحم يعنی گوشت كی تخصيص بهيں بلكہ اس كے تمام اجزاء بدى ، كھال ، بال ، پھے سب ہى باتماع امت حرام بيں - خزيرذرى كرنے سے بحى پاک بهيں ہوتا كيونكہ وہ نجس العين بحى ہے اور حرام بحى - حديث ميں صرف چيزہ سينے كے لئے العين بحى ہے اور حرام بحى - حديث ميں صرف چيزہ سينے كے لئے اس كے بال كا استعمال جائز قرار دیا ہے - ( معارف القرآن ) -

اضطری اصطرار، بے بسی اور ناچاری کو کہتے ہیں ۔ اِصُطِراً میں کہ ہول ۔

افت ریک اللہ تعالی مسلمانوں کو ارشاد فرمانا ہے کہ تم ان احمقوں کی باتوں میں نہ آؤ بماری پیدا کی ہوئی چیزوں میں سے پاک چیزیں شوق سے کھاؤ پیو اور بماری نعمتوں کا شکر ادا کرو کہ بم نے ان چیزوں کو بتہارے لئے پیدا کیا ہے ۔ جن چیزوں کو کافر پاک محصت بیں ان میں سے صرف چار چیزیں حرام بیں انکو نہ کھاؤ ۔ (۱) مردار (۲) خون کھنے بیں ان میں سے صرف چار چیزیں حرام بیں انکو نہ کھاؤ ۔ (۱) مردار (۲) خون (۳) سُور کا گو شت (۲) وہ جو غیر اللہ کے لئے یعنی بتوں وغیرہ کے نام پر ذریح کیا جائے ۔ جب کوئی بھوک کے مارے ناچار ہو جائے تو اس وقت ان چاروں حرام چیزوں جائے ۔

کے کھانے میں کوئی گناہ نہیں بشرطیکہ وہ حد سے تھاوز نہ کرے اور اس کا مقصد اللہ تعالیٰ کی حکم عدولی اور سرکشی نہ ہو اور ان چیزوں کو صرف جان بھانے کے لئے کھائے اور لذت و خواہش کا طالب ہو کرنہ کھائے اور نہ قدرے ضرورت سے زیادہ کھنائے۔

مسند احمد میں حضرت ابو ہر رکہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پاک ہے اور پاک ہی چیزوں کو قبول فرماتا ہے ۔ اور اس فے رسولوں اور مومنوں کو طلال کھانے کا حکم فرمایا ہے ۔ پھر فرمایا کہ آدمی طویل سفر کرتا ہے ، وہ پراگندہ اور غبار آلود ہوتا ہے ( یعنی دعاکی قبولیت کے سارے سامان مجمتع بیں ) لینے باتھ آسمان کی طرف اٹھا کر یا رب یا رب پکارتا ہے لیکن اس کا کھانا بینا اور بہننا اور غذا سب حرام ہے پھر دعا کیے قبول ہو ۔ ( ابن کثیر ۲۰۵/ ۱) ۔

كِمْمَانِ حَقِّ كَا انْجَامِ

١٤٣- ١٤١ - إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا أَنْزُلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ
وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنا قَلِيلًا أُولَٰئِكَ مَا يَا كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ
النَّارَولاَ يُكُلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ القِيمَةِ وَلاَ يُزَكِّنِهِمْ وَ وَلَهُمْ عَذَابُ
النَّارَولاَ يُكُلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ القِيمَةِ وَلاَ يُزَكِّنِهِمْ وَ وَلَهُمْ عَذَابُ
النَّمَ عَلَى النَّالَ مَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَلُ لِ
بِالْمَغْفِرَ فِرَفَعَمَا اَصْبَرَ مُمْ عَلَى النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَزَلُ لَ
بِالْمَغْفِرَ فِرَفَعَمَا اَصْبَرَ مُمْ عَلَى النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ نَزَلُ لَا اللَّهُ نَزَلُ لَهُ اللَّهُ فَرَالِكُ فِي النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ فَرَالَ لَهُ اللَّهُ فَرَالِهُ اللَّهُ فَرَالِكُولُولُ فِي الْكَاتِبُ لَفِي شَعَاقِي النَّالِ وَالْكُولُولُ فِي الْكِتُبِ لَفِي شَعَاقٍ مِ وَإِنَّ اللَّهُ فَرَالَاهُ فَي الْكُولُولُ فِي الْكِتُبِ لَفِي شَعَاقٍ مِ وَإِنَّ اللَّهُ فَا الْمُعْلَقُوا فِي الْكِتُبِ لَفِي شَعَاقٍ مِ وَإِنَّ اللَّهُ مَنْ الْحَتَلَقُوا فِي الْكِتُبِ لَفِي شِقَاقٍ مِ وَإِنَّ النَّهُ اللَّهُ مُثَالِهُ فَي الْمَعْفِي وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

بیشک جو لوگ ان چیزوں کو چھپاتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے کتاب میں نازل کی ہیں اور اس کے بدلے میں تقوری ہی قیمت لیتے ہیں تو یہی وہ لوگ ہیں جو لیٹے پیٹوں میں آگ ہجرتے ہیں اور قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان سے بات بھی نہ کرے گا اور نہ ان کو پاک کرے گا اور ان کے لئے درد ناک عذاب ہے یہی وہ لوگ ہیں جہوں نے بدایت کے بدلے میں گرای خریدی اور بخشش کے بدلے میں عذاب ۔ سوید ( لوگ ) دوزخ کے لئے کس قدر با ہمت ہیں ۔ یہ بدلے میں عذاب ۔ سوید ( لوگ ) دوزخ کے لئے کس قدر با ہمت ہیں ۔ یہ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ ہی نے حق کے ساتھ کتاب اٹاری تھی اور بیشک جن لوگوں نے کتاب میں اختلاف کیا الستہ وہ بڑی ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔

أبطُونِهِمْ: ان ك سن - يه جمع ب اس كا واحد بطن ك -

شِقَاق: مخالفت - ضد - مشقت -

فشان نرول سے جبود کے روسا، اور علما، فریب لوگوں سے طرح طرح کے ہدیے اور کھانے پینے کی چیزیں لیا کرتے تھے اور دل میں یہ سمجھتے تھے کہ نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم ہم لوگوں میں سے ہوں گے ۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان میں معبوث نہ ہوئے تو ان کو یہ خوف ہوا کہ اب اگر ہم نے ان کی اتباع کرلی تو یہ ساری آمدنی ہاتھ سے چلی جائے گی اس لئے انہوں نے یہ یبودہ حرکت کی کہ آپ کی صفات اور نشانیوں کو بدل دیا پھر ان بدلی ہوئی صفات کو عوام کے سلمنے بیان کیا تو وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ان صفات سے مختلف تھیں جو اصل توریت میں مذکور تھیں اس لئے لوگوں نے آپ کی اتباع نہ کی ۔ علامہ بنوی نے ای طرح ذکر کیا ہے اور تعلی نے ابو صالح اور ابن جریر نے حضرت ابن عباس سے بھی اس طرح بیان کیا ۔ ( مظہری الا

کشری این بر کاری جایا کرتے تھے حالانکہ خود حرام کھانے میں بڑے مشاق تھے ۔ بہی بسی بلکہ یہ لوگ احکام المیٰ کو چھپاتے تھے اور پیے لیکر سائل کے حسب مشا، فتویٰ دیدیتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو لوگ بمارے نازل کردہ احکام کو چھپاتے اور اس کے بدلے میں تقوری می قیمت لیکر کھاتے ہیں تو یہ ان کے لئے جہنم کی آگ ہو جاتے کا اور قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان سے مہربانی کے ساتھ بات بھی کی آگ ہو جاتے کا اور قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان سے مہربانی کے ساتھ بات بھی بنیں کرے کا اور ان کے لئے عذاب الیم تیاد ہے ۔ یہی وہ لوگ ہیں جنبوں نے بدایت کے بدلے میں گرای خریدی اور مغفرت کے بدلے عذاب مول لیا ۔ ان لوگوں نے بدایت کے بدلے میں گرای خریدی اور مغفرت کے بدلے عذاب مول لیا ۔ ان لوگوں نے بدایت ہے بدلے میں گرای خریدی اور مغفرت کے بدلے عذاب مول لیا ۔ ان لوگوں نے بات برداشت ہے ۔ حالانکہ کسی کو بھی اس کی برداشت نہیں ۔ اس کے بعد فرمایا کہ یہ باتیں ڈرانے کے لئے نہیں کہ کو بھی اس کی برداشت نہیں ۔ اس کے بعد فرمایا کہ یہ باتیں ڈرانے کے لئے نہیں بلکہ یہ اس طرح واقع ہوں گی ۔ کیونکہ بم نے ایک کتاب بر حق بھیجدی اور اس میں بلکہ یہ اس طرح واقع ہوں گی ۔ کیونکہ بم نے ایک کتاب بر حق بھیجدی اور اس میں بسید کی وعدہ کیا گیا ہے وہ ضرور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف جس چیز کا وعدہ کیا گیا ہے وہ ضرور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف حس میں بڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی

## حقىقى بھلائى

نیکی یہ مہیں کہ تم اپنے منہ مشرق یا مغرب کی طرف کر لیا کرو بلکہ نیکی یہ ہے جو اللہ تعالیٰ پر اور بھم آخرت پر اور فرشتوں پر اور کتاب پر اور تمام نبیوں پر ایمان لائے اور اللہ تعالیٰ کی محبت میں مال کو ، رشتہ داروں اور یتیموں اور مسکینوں اور مسافروں اور سائلوں اور غلاموں کو آزاد کرانے میں دے اور نماز قائم کرے اور زکوہ ادا کرے اور جب کوئی عہد کریں تو اس کو بورا کریں اور شکدستی اور تکلیف کے وقت اور جنگ میں صبر کریں ( ثابت قدم رہیں ) یہی لوگ سے بیں اور یہی لوگ بر بین کار بیں ۔

الترقاب: گردنیں - واحد رَقَبَ الله عبال مردا معاوضه دیکر غلاموں کو آزاد کرنا ہے -

الباساء تخق - تلكستى - مفلسى -

الضراء: وكه درد ، مصيبت - اسم - -

الْبَاسِ: قَال ، لراني ، جنگ -

تشری جب مسلمانوں کا قبلہ بیت المقدس کی بجائے بیت اللہ کر دیا گیا تو یہود و نصاری اور مشرکین اس بارے میں بڑا خور و شغب اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام پر طرح طرح کے اعتراض کرنے گئے ۔ اس آیت میں تحویل قبلہ کے بارے میں بحث کو یہ کمکر ختم کر دیا گیا کہ تہارے خیال میں دین کا تمام تر انحصار اس بات بر ہے کہ نماز میں انسان کا رخ مغرب کی طرف ہو یا مشرق کی طرف ۔ تم نے صرف سمت و جبت کو دین کا مقصد بنا لیا حالانکہ اصل بھلائی اور ثواب اللہ تعالیٰ کی اطاعت

میں ہے ۔ اپنی ذات کے اعتبار سے مشرق و مغرب یا کسی اور سمت کی کوئی اہمیت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ جس جانب رخ کرنے کا حکم دے اسی کی تعمیل میں ثواب ہے ۔ جب تک بیت اللہ تعالیٰ جس جانب رخ کرنے کا حکم تھا تو اسی میں ثواب تھا اور جب بیت اللہ کی طرف رخ کرنے کا ارشاد ہوا تو اب وہی ثواب ہے ۔ مشرق و مغرب کا خاص طور پر ذکر اس لئے کیا گیا کہ یہود مغرب کی طرف اور نصاری مشرق کی طرف منہ کیا کرتے گئے ۔

اس آیت میں اصولی طور پر تمام احکامِ شرعیہ ، اعتقادات ، عبادات ، معاملات اور اخلاق کا احمالی ذکر ہے ۔ اس کے بعد سورت کے اختتام تک اسی آیت کی مزید تشریحات ہیں ۔ (معارف القرآن ۱۳۳۱، ۳۳۲) ۔

اعتظاوات: الله تعالیٰ پر اس طرح ایمان لائے که اس کو جلالِ ذات اور کمالِ صفات میں یگانه محجے ۔ اور جیما اس صفات میں یگانه محجے ۔ اور جیما اس نے لینے آپ کو بتایا ہے اسکے بارے میں دیما ہی اعتقاد رکھے ۔

یوم آخرت بر ایمان لانا -: یعنی قیامت کے دن پر ایمان لانا ، اس میں حساب و کتاب ، میزان و صراط ، جنت و دوزخ ، شفاعت و مغفرت ، ثواب و عذابِ دائی سب آگیا ۔

فرفشتوں پر ایمان لانا: یہ اعتقاد رکھنا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہے ، نور سے پیدا ہوئی ہے ، جسم و روح والے ہیں ، نہ کھاتے ہیں نہ پینے ہیں ، نہ نکاح کرتے ہیں ، نہ اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کرتے ہیں ۔ جوان کو حکم ہوتا ہے وہ وہ کرتے ہیں ۔ ان میں سے بعض اللہ تعالیٰ کے قاصد ہیں ۔ انبیاء کے پاس وجی لاتے تھے ۔

كت**اب پر ايميان لانا**: اس سے قرآن مجيد مُراد ہے ۔ قرآنِ كريم اور تمام كتبِ البليہ سب اللہ تعالیٰ كا كلام بیں اور غیر مخلوق بیں ۔

ا بدیاء پر ایمان لافا: تمام انبیاء پر یکسال ایمان لانا - انبیاء سب کے سب صفائر اور کبائر سے معصوم اور پاک بین -

عبادات : الله تعالىٰ كى محبت ميں مال دينا۔ حضرت ابو ہريرہ فيے مروى ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه الله تعالىٰ عبارى صورتوں اور مالوں كو

منسی و مکھتا ، وہ متہارے ولوں اور اعمالوں کو دیکھتا ہے۔ ( مسلم ) ۔

ر شنة وارول كو وينا: اس ميں سب طرح كے رشة دار شامل بيں خواہ ان سے نسب تعلق ہو يا عائلى ي خواہ ان سے نسب تعلق ہو يا عائلى ـ الله تعالىٰ نے رشة داروں كو اوروں پر اس لئے مقدم فرمايا كه دوسروں كے مقابله ميں ان كو دينا زيادہ بہتر اور موجب ثواب ہے ـ

حضرت ابو ہریرہ کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر تو ایک دینار مسکین کو دے اور ایک دینار مسکین کو دے اور ایک دینار مسکین کو دے اور ایک دینار اللہ تعالیٰ کی راہ میں سب سے زیادہ ٹواب اس دینار کا ہے جو تونے ایک دینار اینے اہل کو دے تو ان میں سب سے زیادہ ٹواب اس دینار کا ہے جو تونے این اہل یہ صرف کیا۔ (مسلم) ۔

حضرت ابن مسعود کی زوجہ حضرت زینب سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عورتوں کے گروہ صدقہ اور خیرات کر اگر چہ لینے زبور ہی سے ہو ۔ حضرت زینب اور ایک دوسری عورت نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لینے خاوند کو اور جو یتیم اپنی پرورش میں ہو ، اگر اس کو صدقہ دیا جائے تو کفایت کرے گا ۔ آپ نے ارشاد فرمایا الیے دینے میں دو ثواب ہیں ۔ ایک ثواب رشتہ داری کا اور ایک صدقہ کا ۔ ( بخاری ) ۔

حضرت سلمان بن عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مسکین کو صدقہ دینا ، صدقہ بھی ہور رشتہ داروں کوصدقہ دینا ، صدقہ بھی ہے اور صلہ رحی بھی ( امام احمد ، ترمذی ، نسائی ، ابن ماجہ ، داری ) ۔

یتیموں کو مال دینا: یتیم اس بچہ کو کہتے ہیں جس کا باپ بالغ ہونے سے پہلے مر جائے یا گم ہو جائے اور کوئی اس کا کمانے والا نہ ہو اور نہ ہی وہ خود روزی کما سکتا ہو ایک حدیث میں ہے کہ بلوغت کے بعد یتیمی نہیں رہتی ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں اور یتیم کی کفالت کرنے والا جنت میں اینے قریب ہوں گے جیسے شہادت کی انگلی درمیانی انگلی سے قریب ہے۔ ( بخاری ، احمد ، ابوداؤد ، ترمذی ) ۔

حضرت اسماء منظمت ابو بکر خرماتی ہیں کہ میری ماں میرے پاس آئی اور وہ مشرکہ میری ماں میرے پاس آئی اور وہ مشرکہ متی ۔ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میری ماں آئی ہے اور وہ مشرکہ ہے ۔ میں اس کے ساتھ کیا معاملہ کروں ۔ آپ نے فرمایا کہ اس کے ساتھ صلی صلی کروں ۔

مسكين كو وينا: مسكين وہ ہے جس كے پاس اتنا نہ ہو كہ اس كے كھانے پينے ، پہنے اور صنے ، رہنے ہے كو كافی ہو سكے ۔ اس كے ساتھ بھی سلوك كيا جائے جس سے اسكی حاجت بوری ہو اور وہ فقر و فاقہ اور قلت وذلت كی حالت سے زیج سكے ۔ صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے كہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا كہ مسكين صرف وہی مہنیں جو مائكتا بحرتا ہواور ایك ایك دو دو تحجور بن یا روثی كے ایك ایك دو دو تحجور بن یا روثی كے ایك ایك دو دو تحجور بن یا روثی کے ایك ایك دو دو تحجور بن یا روثی کے ایك میک دو دو تات بو بلكہ مسكین وہ بھی ہے جس كے پاس اتنا نہ ہو كہ اس كے سب كم فكل جائيں ، نہ وہ اپنی حالت الي بنائے جس سے لوگوں كو علم ہو جائے اور ان میں سے كوئی اس كو كچے دیدے ۔

مسافر كو وينا: ابن السبيل مسافر كو كهتة بين \_ يهان وه مسافر مراد به جو لهنه ابل و عيال سے الگ بو اور اس كے پاس سفر خرج نه رہا بو - اليه مسافرون كو اتنا ديا جائے كه وه اظمينان سے لهنه وطن بہن جائيں - اس طرح وه شخص جو الله تعالىٰ كى اطاعت ميں سفر كر رہا ہو - اسے جائے كا خرج دينا چاہئے - مہمان بھى اس حكم ميں اطاعت ميں سفر كر رہا ہو - اسے جانے آنے كا خرج دينا چاہئے - مہمان بھى اس حكم ميں

سمائل کو وینا: سائلین وہ لوگ ہیں جواپی حاجت ظاہر کر کے لوگوں سے مانگیں ، انہیں بھی صدقہ زکوہ دینا چاہئے ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سائل کا حق ہے اگر چہ وہ گھوڑے پر سوار آئے ۔ (ابوداؤد) ۔

ایک روایت میں ہے کہ آپؓ نے فرمایا اے اُمؓ مجید اگر بھے بکری کے جلے ہوئے کھر کے سواکچے میسرنہ ہو تو وہی دیدے ۔ ( احمد ، داؤد ، ترمذی ) ۔

گرونوں کے جھرائے میں وینا: اس سے مراد غلاموں کو آزاد کرانا ہے۔ خواہ وہ غلام ہوں جہوں نے لینے مالکوں کو لکھدیا ہو کہ اگر ہم تہیں اتنا اتنا دیدیں تو ہم آزاد ہیں لیکن پھر بیچارے اتنا ادا نہ کرسکیں تو ان کی امداد کر کے انہیں آزاد کرانا ۔ بماڑ قائم کرفا: فرض اور نفل نماز کو وقت پر ، آداب ، مستجات اور سنن کی بوری رعایت اور بنایت اطمینان اور خشوع و خضوع کے ساتھ اس طرح ادا کرنا جس طرح ادا گرنا ہے۔

زكون اوا كروا: اس مين نفلي صدقات و خيرات شامل بنين - يا اس سے مراد نفس كو

ذلیل اظاقوں سے پاک کرنا ہے جیبا کہ ارشاد ہے قد اُلکے مَن رَکھا ۔ لینے نفس کو پاک کرنے والا فلاح پاگیا ۔ یعنی لینے آپ کو گندگیوں اور شرک و کفر سے پاک کرنا ہے ۔ معاملات : اور وہ لینے عہد کو بورا کرتے ہیں یعنی جب قسم کھاتے ہیں تو اس کو چ کر دکھاتے ہیں ، جب منت ملنتے ہیں تو اس کو بورا کرتے ہیں ، جب وعدہ کرتے تو اس کو وفا کرتے ہیں ، جب کی ہانت رکھتا ہے تو کو وفا کرتے ہیں ۔ جب کچے ہیں تو چ کہتے ہیں ۔ ان کے پاس کوئی امانت رکھتا ہے تو وہ اس کو جوں کا توں ادا کرتے ہیں اور جب حق بات پر ان سے گواہی طلب کی جاتی ہیں ۔ تو گواہی دیتے ہیں ۔

ا خلاق : فقره فاقد میں ، مال کی کمی کے وقت ، بدن کی بیماری کے وقت ، لڑائی کے موقع پر دشمنان دین کے سلصنے میدان جنگ میں جہاد کے وقت صر و بمت کرنے والے اور لوہے کی لائھ کی طرح جم جانے والے ۔

پھر فرمایا کہ ان اوصاف والے لوگ بی ایمان اور نیکی میں سے ہیں ، ان کا ظاہر و باطن اور قول و فعل یکساں ہے اور یہی کفر اور تمام بری خصلتوں سے بچتے ہیں ۔ ( مظہری ۱۷۳ - ۱۷۶ / ۱ ، ابن کثیر ۲۰۹ - ۲۰۹ / ۱ ) ۔

قصاص کے احکام

١٤٨ ، ١٤٩ - يَايَهُا الَّذِيْنَ الْمُنُو اكْتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَ ، الْكُرِّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْا نَثْنَى بِالْا نَثْنَى ، فَمَنْ الْقَتْلَ ، الْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْا نَثْنَى بِالْا نَثْنَى ، فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ الْحِيْدِ وَالْا أَنْثَى بِالْحُسَانِ ، عُفِى لَهُ مِنْ الْحَيْدُ فَي وَادَا مُ اللهِ بِالْحِسَانِ ، فَلَى تَخْفِيفُ مِنْ الْحَيْدُ فَي الْمِسَانِ ، فَلَى تَخْفِيفُ مِنْ الْمُعْدُ فَلِكَ الْمُعْدُ وَلَكَمُ وَرَحْمَةً ، فَمَنِ الْحَيْدُ فَي الْمُعْدَ ذَلِكَ فَلَكَ تَخْفِيفُ مَنْ الْمُعْدُ فَلِكَ الْمُعْدُ فَلِكَ الْمُعْدُ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ خَيُولاً يَا وَلِي الْا لَبَابِ فَلَكُمْ تَتَقَوْنَ ، وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ خَيُولاً يَا وَلِي الْا لَبَابِ لَكُمْ تَتَقَوْنَ ،

اے ایمان والو! تم پر مقتولوں کے بارے میں بدلہ لینا فرض کر دیا گیا ہے ،
آزاد کے بدلے آزاد ، غلام کے بدلے میں غلام ، عورت کے بدلے میں عورت ،
پیر جس کے لئے اس کا بھائی کچے معاف کر دے تو دستور کے مطابق تابعداری
کرنی چاہئے اور اسے خوبی کے ساتھ ( خونبها ) ادا کرنا چاہئے ۔ یہ تنہارے رب
کی طرف سے تم پر آسانی اور مہربانی ہے ۔ پیر اس کے بعد جوکوئی زیادتی کرے
تو اس کے لئے درد ناک عذاب ہے ۔ اور اے عقل والو! تنہارے لئے

قصاص میں ایک زندگی ہے تاکہ تم ( خونریزی ہے ) بچو ۔

اُلقِصَاصِ: بدلہ ، قتل کا بدلہ ، مماثلت ۔ مرادیہ ہے کہ جتنا کسی نے کسی پر ظلم
کیا دوسرے کے لئے اتنا ہی بدلہ لینا جائز ہے ۔ اس سے زیادتی کرنا جائز

بنیں ۔ اس لئے شرع کی اصطلاح میں قتل کرنے اور زخم نگانے کی اس
سزا کو جس میں مساوات اور مماثلت کی رعایت کی گئ ہو قصاص کہا جاتا
ہے یعنی جان کے بدلے جان لینا ۔ ( معارف القرآن ۲۳۵ / ۱ ) ۔

قَتْلَىٰ : مقتول - قتل كئ بوئ - واحد قتيل -

انیّبَاعُ بِالْمعرُوفِ - دستور کے مطابق پیروی کرنا ۔ اگر مقتول کے وارث مقتول کے بدلی بیروی کرنا ۔ اگر مقتول کے بدلے میں قاتل کا خون معاف کردیں اور صرف خونہا لینے پر راضی ہوجائیں تو قاتل کا فرض ہے کہ دستور کے مطابق بوری پوری بوری مناسب رقم خوبی ، شرافت اور نیکی کے ساتھ ادا کرے ۔

فشمانِ مزول: اس کا شان نزول یہ ہے کہ جاہلیت کے زمانے میں بنو قریطہ اور بنو نفیر کی جنگ ہوئی تھی جس میں بنو نفیر غالب آئے تھے ۔ اب یہ دستور ہو گیا تھا کہ جب نفری کسی قرطی کو قتل کرے تو اس کے بدلے اسے قتل نہ کیا جاتا تھا بلکہ ایک سو وسق کھور دیت کے طور پر لی جاتی تھی اور جب کوئی قرطی کسی نفری کو مار ڈالے تو اسے قصاص میں قتل کر دیا جاتا تھا اور اگر دیت لی جاتی تو ایک سو وسق کھور کی بجائے دو سو وسق کھور لی جاتے تھا اور اگر دیت لی جاتی تو ایک سو وسق کھور کی بجائے دو سو وسق کھور لی جائے دو سو وسق کھور کی جائے دو سو وسق کھور کی جائے دو سو وسق کھور کی جائے دو سو وست کھور کی جائے دو سو دیت کی جائے دیا اور عدل دیا اور عدل دیا دیا دیا دیا دو مساوات کا حکم دیا ۔

امام ابو محمد بن ابی حاتم نے اس کاشان نزول اس طرح بیان کیا ہے کہ زمانہ اسلام سے کچے پہلے عرب کے دو قبیلوں میں جنگ ہوئی تھی جس میں دونوں طرف کے بہت سے آزاد اور غلام مرد اور عورتیں قتل ہوئیں ۔ ابھی ان کے معاملہ کا تصفیہ ہونے بہت ہیں پایا تھا کہ اسلام کا زمانہ شروع ہو گیا اور یہ دونوں قبیلے اسلام میں داخل ہوگئے ۔ اسلام لانے کے بعد لینے لینے مقتولوں کا قصاص لینے کی گفتگو شروع ہوئی تو ایک قبیلہ اسلام لانے کے بعد لینے لینے مقتولوں کا قصاص لینے کی گفتگو شروع ہوئی تو ایک قبیلہ نے جو قوت و شوکت والا تھا کہا کہ ہم اس وقت تک راضی نہیں ہوں گے جب تک کہ ہمارے غلام کے بدلے میں مرد قتل نہ کیا جائے ۔ اس جابلانہ اور ظالمانہ مطالبہ کی تردید میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( ابن کثیر ۱۳۰۹)۔

تعفری اسلام کا عادلانہ قانون یہ ہے کہ جس نے قبل کا ارتکاب کیا ہو اس کو قصاص میں قبل کیا جائے۔ آزاد کے بدلے میں آزاد ، غلام کے بدلے میں غلام اور عورت کے بدلے میں عورت ، اگر عورت قاتل ہے تو کسی ہے گناہ مرد کو اس کے بدلے میں قبل کرنا ۔ اس طرح اگر قاتل غلام ہے تو اس کے بدلے میں کسی ہے گناہ آزاد کو قبل کرنا ظلم عظیم ہے۔ ( معارف القرآن ۲۳۲ / ۱) ۔

قصاص لینا اگرچہ مقتول کے اولیا کا حق ہے مگر باجماع است ان کو اپنا یہ حق خود وصول کرنے کا اختیار نہیں کہ خود ہی قاتل کو مار ڈالیں بلکہ اس کے حصول کے لئے مسلمان سلطان یا اس کے کسی نائب کا حکم ضروری ہے کیونکہ قصاص کس صورت میں واجب ہوتا ہے اور کس صورت میں نہیں نیز اس کی جزئیات بھی دقیق بیں جن کو ہر شخص معلوم نہیں کرسکتا ۔ اس کے علاوہ مقتول کے اولیا ، غصے میں مغلوب ہو کر کوئی زیادتی معلوم نہیں کرسکتا ۔ اس کے علاوہ مقتول کے اولیا ، غصے میں مغلوب ہو کر کوئی زیادتی معروری ہے ۔ اس لئے حق قصاص کے حصول کیلئے اسلامی حکومت کی طرف رجوع کرنا صروری ہے ۔ ( معارف القرآن بحوالہ قرطبی ۲۳۵ / ۱ ) ۔

اگر مقتول کے وارث اپنے مسلمان بھائی قاتل کو قصاص معاف کردیں اور کسی قدر مال پر راضی ہو جائیں اور دیت لینا قبول کر لیں تو ان کو چلہنے کہ ہولت اور دستور کو طحوظ رکھیں ۔ یہ نہ ہو کہ قاتل کی تنگدستی کے باوجود فوری ادائیگی کا تقاضا کریں بلکہ اس کو مہلت دیں ۔ اس طرح قاتل کو بھی لازم ہے کہ ان کے احسان کو فراموش نہ کرے جو رقم طے پائی ہو اس کو کسی حلیہ و بہانہ کے بغیر عمدہ طریقہ سے اداکرے ۔ اور جو کوئی اس کے بعد زیادتی کرے کہ دیت لیکر قاتل کو مار ڈالے تو اس کے لئے عذاب الیم ہے ۔ (حقانی کسل کے ایک عذاب الیم ہے ۔ (حقانی کسل کا ایک کے ایک کی دیت لیکر قاتل کو مار ڈالے تو اس کے لئے عذاب الیم ہے ۔

ابن جریر نے قتادہ سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بڑی مہربانی فرمائی ہے کہ ان کے لئے دیت کا مال طال فرمادیا جو پہلے کسی کے لئے طال نہیں فرمایا ۔ یہود کے ذمہ قصاص تھا یا خون معاف کرنا ۔ دیت نہ تھی ۔ اہل انجیل کو خون معاف کر دینے کا حکم تھا ۔ قصاص بھی نہ تھا ۔ اللہ تعالیٰ نے اس امت پر تخفیف اور سہولت فرمائی کہ ان کے لئے قصاص ، معاف کر دینا ۔ اور دیت لینا تینوں امر مشروع فرمادئے ۔ (مظہری ۱۸۳ ، ۱۸۵ / ۱) ۔

ابی شری المزاع سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص کا کوئی مقتول یا مجردح ہو تو اسے تین باتوں میں سے ایک کا اختیار ہے۔

(۱) قصاص یعنی بدلہ لے لے ۔ (۲) معاف کر دے ۔ (۳) دیت یعنی جرمانہ لے لے ۔ اور اگر وہ کچھ اور کرنا چاہے تو اے روکدو ۔ اگر ان میں سے ایک کام کر چکنے کے بعد بھی وہ زیادتی کرے تو بمیشہ کے لئے جہنی ہو جائیگا ایک اور حدیث میں ہے کہ جس نے دیت لے کی بچر قاتل کو قبل کر دیا تو اب میں اس سے دیت بھی نہ لوں کا بلکہ اے قبل بی کراؤں گا۔ (ابن کثیر ۱/۲۱) ۔

پیر فرمایا کہ اے عقل والو! قصاص کا طریقہ رائج ہونے میں بہارے لئے زندگی ہے۔ کونکہ یہ قاتل کو قتل کے ارادے سے باز رکھے گا اور وہ سوچ گا کہ اگر میں قتل کروں گا تو قصاص میں میری بھی جان جائے گی اس طرح قصاص کے مشروع ہونے سے وو جانیں نج جائیں گیں ۔ نیز اہل جاہلیت ایک شخص کے عوض بے شمار آدمیوں کو مارڈ اللے مخت جس سے ایک فقنہ عظیم اٹھ جاتا تھا ۔ چنانچہ قصاص کے حکم سے ہزاروں جانیں نکے گئیں ۔ (مظہری ۱۸۵/۱) ۔

#### وصیت کے احکام

١٨٠ ، ١٨١ - كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا إِلْوَصِيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَالاَ قُرَبِيْنَ بِالْمَعْرُ وْفِ ٤ حَقَا عَلَى خَيْرًا إِلْوَصِيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَالاَ قُرَبِيْنَ بِالْمَعْرُ وْفِ ٤ حَقا عَلَى الْمُتَقِيِّنَ . فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنْمَا اِثْمُهُ عَلَى الَّذِيْنَ لَلْمَتَقِيِّنَ . فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْصِ جَنَفًا أَوْ لِيُبَدِّلُونَهُ ، إِنَّ الله سَمِيعَ عَلِيْمُ ، فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْصِ جَنَفًا أَوْ لِيُبَدِّلُونَهُ ، إِنَّ الله صَمْيعَ عَلِيمُ ، فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْصِ جَنَفًا أَوْ الله عَفُولًا رَّ حِيمً . وَلَيْ الله عَلَيْهِ ، إِنَّ الله عَفُولُ رَّ حِيمً .

تم پر یہ بات فرض کر دی گئ ہے کہ جب تم میں سے کسی کی موت نزدیک آئے (موت کی علامات معلوم ہوں) اور وہ ترکہ میں کچے مال چھوڑے تو اس کو ماں باپ اور رشتہ داروں کے لئے دستور کے مطابق وصیت کرنی چلہئے ۔ یہ پر بمیز کاروں پر ضروری ہے ۔ پھر جو شخص اس وصیت کو سن کر بدل دے تو اس کا گناہ اسی پر ہے جو اس کو بدلتا ہے ۔ بیشک اللہ تعالیٰ خوب سننے والا ہے ۔ بھر جس کو وصیت کرنے والے کی جانب سے طرفداری یا نا انصافی کا اندیشہ ہو بھر اس نے ان میں صلح کرادی تو اس پر کچے گناہ نہیں ۔ بیشک اللہ تعالیٰ تعالیٰ

معاف کرنے والا مہربان ہے۔

اُلوَصِیَّنَهُ : ہر اس چیز کو وصیت کہا جاتا ہے جس کے کرنے کا حکم دیا جائے خواہ زندگی میں یا مرنے کے بعد مگر عرف میں اس کام کو وصیت کہا جاتا ہے جس کے کرنے کا حکم مرنے کے بعد ہو۔

مُوْعِي: وصيت كرنے والا - إيساء كے اسم فاعل -

جَنَفًا: طرفداري ، ظلم ، خطام ، غلطي -

آتشری اسلام کے شروع میں جب تک میراث کے جصے مقرر نہیں ہوئے تھے ، یہ حکم تھا کہ مرفے والا ترکہ کے ایک بہائی میں اپنے والدین اور دوسرے رشتہ داروں کے لئے جتنا دینا مناسب کھے وصیت کر دے ۔ باقی دو بہائی جو بچنا تھا وہ اولاد کا حق ہوتا تھا ۔ اس آیت میں وصیت کے اس حکم کا بیان ہے ۔ اس حکم کے تین جزو ہیں ۔ بوتا تھا ۔ اس آیت میں وصیت کے اس حکم کا بیان ہے ۔ اس حکم کے تین جزو ہیں ۔ (۱) مرفے و الے کے ترکے میں اولاد کے سواکسی دوسرے وارث کے حصے مقرر نہیں ہیں ۔ ان کے حصوں کا تعین مرفے والے کی وصیت کی بنیاد ہوگا ۔ مقرر نہیں ہیں ۔ ان کے حصوں کا تعین مرفے والے کی وصیت کی بنیاد ہوگا ۔ (۱) الیے رشتہ داروں کے لئے وصیت کرنا مرفے والے پر فرض ہے ۔ (۱) ایک بہائی سے زیادہ مال کی وصیت جائز نہیں ۔ (۱) ایک بہائی سے زیادہ مال کی وصیت جائز نہیں ۔

ان تینوں احکام میں سے بہلا حکم اکثر صحابہ و تابعین کے نزدیک میراث کی آیت نازل ہونے کے بعد منسوخ ہو گیا ۔ دوسرا حکم جس کی رو سے رشتہ داروں کے لئے وصیف کرنا فرض ہے وہ بھی با جماع است منسوخ ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ جبد الوداع میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر ایک حق والے کو اس کا حق خود دیدیا ہے اس لئے اب وارث کے لئے وصیت جائز نہیں (صحیحین) المبتہ جو رشتہ دار شرعی وارث نہیں ان کے لئے ایک جہائی مال تک وصیت کرنے کی اجازت ہے ۔ تیسرا حکم جس میں ایک جہائی مال سے زیادہ کی وصیت جائز نہیں ، اب بھی باتی ہے ۔ المبتہ وارثوں کی اجازت ہے ۔ المبتہ وارثوں کی اجازت سے دیادہ بلکہ بورے مال کی وصیت بھی جائز ہے ۔ المبتہ وارثوں کی اجازت سے ایک جہائی سے زیادہ بلکہ بورے مال کی وصیت بھی جائز ہے ۔

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدمی نیک لوگوں کے اعمال ستر سال تک کرتا رہتا ہے اور وصیت میں ظلم کرتا اور

برائی کے عمل پر خائمتہ ہونکی وجہ سے جہنی بن جاتا ہے اور بعض لوگ ستر سال تک بد اعمالیاں کرتے رہتے ہیں لیکن وصیت میں عدل و انصاف کرتے ہیں اور ان کا آخری عمل بھلا ہوتا ہے اور وہ جنتی بن جاتے ہیں ۔ ( ابن کھیر ۱/۲۱۳) ۔

#### روزه کا بیان

١٨٣ ، ١٨٣ - يَايَّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو اكْتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الْفَوْنَ ، اَيَّامًا مَّعُدُولَاتٍ وَ فَمِنْ كَانَ مِنْكُمُ مَرْيَضًا اَوْعَلَىٰ سَفِر فَعِدَّةً مِّنْ اَيَّامٍ الْخَرَ ، وَعَلَى اللَّهُ مِنْ كَانَ مِنْكُمُ اللَّهُ مَنْ تَطُوَّعَ خَيْرًا وَعَلَى اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ ا

اے ایمان والو ! تم پر روزے فرض کر دئے گئے ۔ جس طرح تم ہے وہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے تاکہ تم پر بحیز گار ہو جاؤ ۔ گنتی کے چند روز تک پھر جو کوئی تم میں ہے بیمار ہو جائے یا سفر میں ہو تو وہ ( بیماری اور سفر کے بعد ) دوسرے دنوں میں تعداد بوری کر دے ۔ اور جو لوگ اس کی طاقت رکھتے ہوں ( جن کو روزہ رکھنا دخوار ہو مثلاً بوڑھے لوگ ، حالمہ اور دودھ پلانے والی عور تیں وغیرہ ) تو ان کو اس کے بدلے میں ایک محتاج کو کھانا دینا چاہئے ۔ پھر جو شخص اپنی خوشی سے نیکی کرے تو یہ اس کے لئے بہتر ہے ۔ اور چہارے لئے بہتر ہے ۔ اور جہارے لئے بہتر ہے ۔ اور جہارے لئے بہتر ہے ۔ اور جہارے لئے بہتر ہے کہ تم روزہ رکھو اگر تم کھتے ہو ۔

الصِّیّامُ: روزہ رکھنا ، مصدر ہے ۔ اس کے لفظی معنی رکنے اور بچنے کے ہیں ۔
شری اصطلاح میں مج صادق سے لیکر غروب آفتاب تک روزے کی نیت
سے کھانے چینے اور مباشرت سے رکنے اور باز رہنے کو صَوْم یعنی روزہ
کمتے ہیں ۔

مَعَدُولات : گخ ہوئے - جد گنتی کے دن - اس کا واحد مَعَدُودوَة كَب - عِدَدُودَة كَب - عِددُودَة كَب - عِددُودَة كَب الله عِددُودَة كَب الله عِدد لَا الله عَدد الله عِدد الله عُدد الله عِدد الله عَدد الله عِدد الله عِدد الله عَدد الله عِدد الله عَدد اله عَدد الله عَدد الله عَدد الله عَدد الله عَدد الله عَدد الله عَد

مُنطِيقُونَهُ: وه اس كى طاقت ركھتے ہيں ۔ وه اس كى قوت ركھتے ہيں ۔ اِطَاقَه بَعِي مُنارع ـ اِطَاقَه بَعِي مضارع ـ

فْدُيَةً

بدلہ ، وہ مال جو جان بچانے کے لئے یا قیدی کو قید سے چھڑانے کے لئے لیا یا دیا جائے ۔ شریعت میں فدیہ اس مال کو کہتے ہیں جبے انسان عبادتِ خداد ندی میں سرزد ہونیوالی کسی کوتابی کی سزا کے طور پر مسکینوں کو دیتا ہے ( المفردات ۳۲۳) ۔

تشريح

سمائقہ امتوں میں روزہ کا حکم : اس آیت میں روزے کے حکم کے ساتھ یہ بھی فرمایا کہ یہ حکم صرف بہارے لئے ہی نہیں ہے بلکہ پچھلی امتوں پر بھی روزے فرض کئے گئے تھے ۔ اور روزے کی مشقت تم سے جہلے بھی سب لوگ اٹھاتے آئے ہیں اگرچہ ان کے روزوں کی تعداد اور اوقات میں کی بیشی ہوتی رہی ہے ۔ ( معارف القرآن ۲۳۲ / ۱) ۔

حضرت سعنی بن جبیر فرماتے ہیں کہ پہلے لوگوں پر رات کی تاریکی شروع ہونے سے پہلے دوسری رات کی تاریکی شروع ہونے سے پہلے دوسری رات تک کا روزہ فرض تھا اور ابتدائے اسلام میں بھی اس طرح روزہ فرض تھا اس لئے دونوں مشابہ ہوئے ۔ (مظہری ۱۸۸/۱) ۔

آگے فرمایا کہ یہ روزے اس لئے فرض کئے گئے تاکہ اس سے بہارے اندر اپنی خواہشات کو قابو میں رکھنے کا ملکہ پیدا ہو اور تم نفس کشی کے عادی ہو کر متنی بن جاؤ۔

مركين كا روزه يه جو شخص مريض ہو اور روزه ركھنے ہے اس كے مرض ميں اضافہ كا انديشہ يا روزه ہے دير ميں شفا ہونے كا خوف ہو يا وہ فى الحال تو تندرست ہو مگر ايسا كرور ہے كہ گمان غالب ہے كہ روزه ركھنے ہے مرض پيدا ہو جائيگا ۔ يا دودھ پلانے والى اور حالمہ عورتيں جن كو اپنى جان كا يا لينے بنچ كى جان كا خوف ہو وہ سب بلانے والى اور حالمہ عورتيں جن كو اپنى جان كا يا لينے بنچ كى جان كا خوف ہو وہ سب اس ميں شامل ہيں ۔ اور ان بر صحت يابى كے بعد اور دنوں ميں گن كر اتنے ہى روزے ركھنے لازم ہيں جتنے بيمارى كى وجہ سے چھوٹ گئے تھے ۔

مسافر كا روزہ: لغوى سفر يعنى اپنے گھر اور وطن سے باہر نكل جانا روزے سے رخصت كے لئے كافى بہنيں بلكہ سفر كچھ طويل ہونا چلئے مگر يد سفر كتنا طويل ہو قرآن كريم ميں مذكور بہنيں - آنحضرت صلى اللہ عليه وسلم كے فرمان ، صحابه كرام كے عمل اور بہت سے فقہا نے اس كى مقدار تين منزل قرار دى ہے يعنى وہ مسافت جسكو پيدل سفر

کرنے والا آسانی سے تین روز میں طے کر سکے ، بعد کے فقبا نے میلوں کے حساب سے ارتالیس میل لکھے ہیں ۔ جو شخص سفر کے دوران کسی ایک مقام پر پندرہ دن مخبر نے کی نیت کرے تو وہ سفر کی رخصت کا مستحق نہیں ۔

روزہ کی قصا: مریض اور مسافر پر اپنے فوت شدہ روزوں کی گئتی کے مطابق دوسرے دنوں میں روزے رکھنا واجب ہے جبکہ مریض صحت یاب ہونے کے بعد اور مسافر مقیم ہونے کے بعد احتیٰ دنوں کی مہلت پائے جن میں قضا کر سکے ۔ اگر کوئی مریض یا مسافر اتنے دنوں سے وہلے ہی مرگیا تو اس پر قضا یا فدید کی وصیت لازم نہیں ہوگی ۔

روزه كا فديد: جو لوگ روزه كى طاقت تو ركھتے بيں گر كى وجہ سے دل بنيں چاہتا تو ان كے لئے يہ گنجائش ہے كہ وہ روزه كى بجائے روزه كا فديد ادا كرديں گر اليے لوگوں كے لئے بھى بہتر يہى ہے كہ روزه ركھيں - يہ حكم بھى شروع اسلام ميں تھا تاكم لوگوں كے حق ميں لوگ روزے سے مانوس ہو جائيں - اس كے بعد الگى آيت ميں عام لوگوں كے حق ميں لوگ ہو جو بہت يہ حكم مرف اليے لوگوں كے حق ميں باقى ہے جو بہت بوڑھے ہوں يا اليے بيمار كہ اب صحت كى اميد بنيں رہى -

حضرت سلمہ من اکوع سے مروی ہے کہ جب یہ آیت وَعَلَی الّذِیْنَ یُطِیُعُونَهُ الله وہ ہوئی تو ہمیں اختیار دیدیا گیا تھا کہ جس کا جی چاہے روزے رکھے ، جس کا جی چاہے وہ ہر روزے کا فدید دے دے ، پھر جب دوسری آیت مَنُ شَعِدَ مُنَكُمُ الشَّمْرُ فَلَیْصُمْدُ الرال ہوئی تو یہ اختیار ختم ہو کر طاقت والوں پر صرف روزہ رکھنا ہی لازم ہو گیا ۔ ( بخاری ، مسلم ، ابوداؤد ، نسائی ، ترمذی ، طبرانی ) ۔

فلربیہ کی مقدار : ایک روزہ کا فدیہ نصف صَاع گندم یا اس کی قیمت ہے۔ نصف صاع گندم یا اس کی قیمت ہے۔ نصف صاع بمارے بال کے مروجہ سیر کے حساب سے تقریباً بونے دو سیر کے برابر ہے۔ اس کی بازاری قیمت معلوم کر کے کسی غریب مسکین کو مالکانہ طور پر دیدینا ایک روزہ کا فدیہ ہے۔ (معارف القرآن ۳۲۳ - ۱۱/۳۲۱)۔

١٨٥ - شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي النَّزِلَ فِيْهِ الْقُرْانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَ الشَّرْانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ الشَّهْرَ السَّهْرَ السَّهُ السَّهْرَ السَّهْرَ السَّهُ السَّمُ السَّهُ السَّمُ السَّهُ السَّمُ الس

يُرِيْدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُو ا الْعِدَّلاَّ وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلىٰ مَا هَذَىكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُ وُنَ .

رمضان کا مبدیہ وہ مبدیہ ہے جس میں لوگوں کی ہدایت کے لئے قرآن ، دل کیا اور اس (قرآن) میں ہدایت کی کھلی نشانیاں ہیں اور وہ حق و باطل میں فرق کرتا ہے ۔ پھر تم میں سے جو کوئی اس مبدیہ کو پائے تو اسے چاہئے کہ وہ اس مبدیہ کے روزے رکھے اور جو کوئی مریض ہو یا سفر میں ہو تو وہ ( بیماری اس مبدیہ کے بعد ) دوسرے دنوں میں تعداد بوری کرے ۔ اللہ تعالیٰ تمہارے لئے آسانی چاہتا ہو اور وہ تمہیں تنگی میں ذائنا نہیں چاہتا اور ( یے اس لئے ) تاکہ تم گنتی بوری کر لو اور تاکہ اللہ تعالیٰ نے و تہاری رہندئی فربائی ہے نم تاکہ تم گنتی بوری کر لو اور تاکہ اللہ تعالیٰ نے و تہاری رہندئی فربائی ہے نم اس بر اس کی بڑائی بیان کرو اور تاکہ تم ( اس کی نعمت کا ) شکر کرو ۔

شَهِدَ : اس نے پایا یہ شہود سے بنا ہے جبکے معنی حاصر اور موجود ہونے کے ہیں شَهْرُ : مہدینے - جمع اشحر و شحور -

رَ مَضَانَ دوزوں کے مہدنے کا نام - یہ رمض سے مشتق ہے - اس کے معنی جلنا کے بیں - حضرت انس بن مالک سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ رمضان کو رمضان اس لئے کہتے ہیں کہ وہ گناہوں کو رمضان مرصف کر دیتا ہے ( ترغیب ) -

فرائ : قرآن کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ لغت میں قرم کے معنی جمع کرنے کے بیں ہیں ۔ چونکہ قرآن کریم میں بھی سور تیں ، آیتیں ، حروف ، قصے ، امر و نہی اور وعدہ وعید جمع کئے گئے ہیں اس لئے اس کا نام بھی قرآن رکھدیا ۔

سرر سے سوری نے فرمایا کہ مقسم فرماتے ہیں کہ کسی نے حضرت ابن عباس سے بوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف کے نزول کا حال متعدد موقعوں پر مختلف طریقہ سے بیان فرمایا ہے چنامی اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم رمضان المبارک میں نازل ہوا ہے ۔ دوسری جگہ ارشاد ہے ہم نے اس قرآن کو لیلہ القدر میں نازل فرمایا ایک اور جگہ فرمایا کہ ہم نے اس قرآن کو برکت والی رات میں اتارا ہے حالانکہ یہ تمام مہینوں میں نازل ہوا ہے ۔ چنامی اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ہم نے قرآن کو متفرق طور سے نازل

کیا ہے ۔ یہ کیا بات ہے ۔ حضرت ابن عباس کے فرمایا کہ قرآن لوح محفوظ سے رمضان المبارک کے مبدینہ کی کیلیڈ القدر میں آسمان دنیا کے بست العربت میں نازل ہوا ۔ پھر جرائیل علیہ السلام رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس مخورا مخورا بیس برس میں بندر ہے لائے ۔ حضرت ابو ذر سے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ (حضرت) ابراہیم کے صحیفے تین رمضان اور ایک روایت کے موافق مکیم رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل حضرت علیی پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل حضرت علیی پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل نازل ہوئی اور انجیل حضرت علیی پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل حضرت علی پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل نازل ہوئی اور قرآن محمد صلی الله علیہ وسلم پر رمضان کی آخری چھ راتوں میں نازل ہوا۔ حضرت واثلہ جن اسقع اور حضرت جا بُر کی روایتوں میں بھی اسی قسم کا مضمون آیا ہے ۔ حضرت واثلہ جن اسقع اور حضرت جا بُر کی روایتوں میں بھی اسی قسم کا مضمون آیا ہے ۔ (مظہری ۱۹۲ / ۱۹ ) ۔

مذکورہ حدیث میں پچھلی کتابوں کا نزول جس جس تاریخ میں ذکر کیا گیا ہے وہ کتابیں ان تاریخوں میں انبیاء پر بوری کی بوری نازل کر دی گئیں ۔ قرآن کریم کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ رمضان المبارک کی ایک رات میں بورے کا بورا لوح محفوظ سے آسمان دنیا پر نازل کر دیا گیا بھر وہاں سے اس کا نزول آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یہ تیکس سال میں رفتہ رفتہ ہوا۔

یہ قرآن اپنے اعجاز سے لوگوں کو گرابی سے نکالتا ہے اور اس میں الیی واضح آیات ہیں کہ وہ طال و حرام اور حدود و احکام کی طرف لوگوں کی رہمنائی کرتا ہے اور حق و باطل میں فرق کرتا ہے ۔ پس جو شخص رمضان کا مہدینے پائے اس پر لازم ہے کہ وہ اس مہینے کے روزے رکھے ۔ اور جو شخص مریض ہو یا مسافر ہو تو مریض تندرست ہونے پر اور مسافر مقیم ہونے پر رمضان کے بعد فوت شدہ روزے بورے کرے ہونکہ دونوں پر فوت شدہ روزوں کی قضا لازم ہے ۔ یہ سہولت اللہ تعالیٰ نے تمہیں کیونکہ دونوں پر فوت شدہ روزوں کی گئتی بوری کر لو اور اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو کہ اس اس لئے دی تاکہ تم روزوں کی گئتی بوری کر لو اور اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو کہ اس نے نمہیں ہدایت دی اور ہمیشہ اس کی شکر گزاری کرتے رہو ۔

# دعاكي قبوليت كااعلان

١٨١ - وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِينَ فِإِنِّي قَرِيْبٌ وَأُجِيْبُ دَعُولاً الدَّاعِ إِذَا كَا الْكَاعِ وَلَيُؤْمِنُو الِي وَلَيُؤْمِنُو الِي الدَّاعِ اذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُو الِي وَلْيُؤْمِنُو الِي الْمَاكَةُمُ يَرُسُدُونَ وَلَيُؤْمِنُو الْمِي الْمَاكَةُمُ يَرُسُدُونَ وَالسَّاعِ الْمَاكَةُمُ يَرُسُدُونَ وَلَيْ وَلَيُؤْمِنُو الْمِي الْمَاكَةُمُ يَرُسُدُونَ وَالْمَاكِقُولَ اللَّهُ اللَّالَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ

اور ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) جب میرے بندے آپ سے میرے بارے میں بوچھیں تو آپ بمدھ کے کہ میں قریب ہی ہوں جب کوئی مجھ سے دعا کرتا ہے تو میں دعا کرتا ہوں ( دعا قبول کرتا ہوں ) پھر لوگوں کو بھی چاہئے کہ وہ میرا حکم مانیں اور مجھ پر ایمان لائیں تاکہ وہ ہدایت پائیں ۔

مَسَالَكَ : اس في جه سے سوال كيا - اس في بخه سے بو چھا - سُوَّالُّ سے ماصى -

أجنيب: مين قبول كرتابون - إَجَابَهُ عِي مضارع -

دَعُولاً: وعا - پكار - بلاوا - مصدر ب - -

فَلْيَسْتَجِيبُوا : پن ان كو قبول كرنا چلهة - إسْجَابَة ع امر غائب -

كَيْرُ شُكُونَ : وه بدايت پائين ع ، وه راه پائين ع - رُشْدُ ع مضارع -

ربط آیات : گزشتہ تین آیتوں میں روزے کے احکام اور فضائل کا ذکر تھا۔ اس کے بعد بھی ایک طویل آیت میں روزہ اور اعتکاف کے احکام کی تفصیل ہے۔ اس مختصر سی آیت میں روزہ اور اعتکاف کے احکام کی تفصیل ہے۔ اس مختصر سی آیت میں اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنی خاص عنایت اور ان کی دعاؤں کو قبول کرنے کا اعلان فرما کر اطاعت احکام کی ترغیب دی ہے۔

شمان نزول : ایک اعرابی نے بوچھا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم کیا ہمارا رب قریب ہے ؟ اگر دور ہو رب قریب ہے تو ہم اس سے سرگوشیاں کریں یا دور ہے ؟ اگر دور ہو تو ہم او پی آوازوں سے اسے بکاریں ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم خاموش رہ اس بر یہ آیت نازل ہوئی ۔ ابن جریر کی روایت میں ہے کہ صحابہ کرام کے اس سوال برکہ ہمارا رب کہاں ہے ؟ یہ آیت اتری ۔ ( ابن کثیر ۲۱۸ / ۱ ) ۔

تعشری : بہلی آیت میں تمبیر اور یاد النی اور اس کی شکر گزاری کا حکم تھا جس سے یہ احتمال تھا کہ ہم تو اس کو یاد کرتے ہیں اس کی شکر گزاری کرتے ہیں آیا وہ بھی ہماری طرف متوجہ ہوتا ہے یا دنیا کے بادشاہوں کی طرح وہاں تک کسی کی رسائی اور شنوائی ہی نہیں ہوتی ۔ اس آیت میں اس شبہ کو زائل کر دیا اور فرمایا کہ اے نبی صلی الله علیہ وسلم جب میرے بندے آئ سے میرا حال بوچھیں تو آئ ان سے کمدیجے کہ

میں تو ان سے بہت ہی قریب ہوں ۔ جو کوئی مجھے پکارتا ہے تو میں اس کو سنتا ہوں اور اس کی پکار کا جواب دیتا ہوں اور وہ مجھ سے جو دعا کرتا ہے میں اس کو قبول کرتا ہوں کی بہار کا جواب دیتا ہوں اور وہ میری اطاعت کریں اور مجھ پر ایمان لائیں تاکہ وہ مجھ تک پہننے کا راستہ یائیں ۔ (حقانی ۵۳۵/ ۱) ۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرمایا ہے کہ میرا بندہ میرے ساتھ جیسا عقیدہ رکھتا ہے میں بھی اس کے ساتھ ویسا بی برتاؤ کرتا ہوں ۔ جب وہ مجھ سے دعا مائکتا ہے تو میں اس کے ساتھ بی ہوتا ہوں ( مسند احمد ) ۔

حضرت سلمان فاری سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بندہ جب اللہ تعالیٰ کے سلمنے ہاتھ بلند کر کے دعا ماٹکتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے ہاتھوں کو خالی لوٹاتے ہوئے شرماتا ہے ۔ (مسند احمد) ۔

حضرت ابو سعید خدری فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو ہندہ اللہ تعالیٰ سے کوئی الیی دعا کرتا ہے جس میں نہ گناہ ہو نہ رشتے ناتے ٹوشتے ہوں تو اللہ تعالیٰ اسے تین باتوں میں سے ایک ضرور عطا فرما دیتا ہے ۔ یا تو اس کی دعا اس وقت قبول فرما کر اس کی منہ مانگی مردا بوری کرتا ہے یا اسے ذخیرہ کر کے چھوڑتا ہے اور آخرت میں عطا فرماتا ہے یا اس کی وجہ سے کسی آنے والی بلا اور مصیبت کو ثال دیتا ہے ۔ لوگوں نے یہ سنگر کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھر تو ہم بکثرت دعا مانگا کریں گے ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں کچھ کی منہیں ۔ (مسند احمد) ۔

حضرت عبداللہ بن عمرو فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دل بر تنوں کی مانند ہیں بعض سے زیادہ نگر نی کرنے والے ہوتے ہیں۔ اللہ اللہ اللہ علی کہ تنوی کی مانند ہیں بعض سے زیادہ نگر نی کرنے والے ہوتے ہیں اللہ اللہ اللہ اللہ تعدلی خص کروں ہیں بیشک اللہ تعدلی خص کرنے والوں کی دعا قبول نہیں فرماتا ۔

 سحروا فطاركے اوقات واحكام

المَّا الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الصِّيامِ الرَّ فَتُ اللهِ اللهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ الله

روزوں کی راتوں میں بہارے لئے اپنی بیوبوں کے پاس جانا طال کر دیا گیا ہے۔ وہ بہارالباس بیں اور تم ان کالباس ہو۔ اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ تم خیانت کرتے تھے۔ سو اس نے بہاراقصور معاف کر دیا ،اور تم سے در گزر کی۔ پس تم (رات میں) ان سے ،ہم بستری میں) مقدر کر بستر ہو لیا کرو اور اللہ تعالیٰ نے بہارے لئے جو کچھ (اولاد) اس (بم بستری میں) مقدر کر دی ہے اس کو حاصل کرو اور جب تک صحی سفید وحاری رات کی سیاہ دھاری سے ممتاز نہ ہواس وقت تک ( صحوات تک) کھائی لیا کرو۔ پر تم رات تک روزہ بورا کرو۔ اور جب تم مسجدوں میں اعتکاف کے لئے بیٹھے ہوا کرو تو اپنی بیوبوں سے اختلاط نہ کرو۔ اور جب تم مسجدوں میں اعتکاف کے لئے بیٹھے ہوا کرو تو اپنی بیوبوں سے اختلاط نہ کیا کرو ( اعتکاف کی حالت میں رات کو بھی اختلاط نہ کرو) یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ صدود کیا کرو ( اعتکاف کی حالت میں رات کو بھی اختلاط نہ کرو) یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ صدود کر بیان کرتا ہے تاکہ وہ پر بمیزگار ہو جائیں۔

الرَّ فَکُّ: بے جاب ہونا، عور توں کی طرف رخبت کرنا۔ **مور توں سے** اختلاط کرنا۔ مصدر ہے۔

> تَنْحُتَانُوُنَ تَم خِياسَ كَرِنْ ہُو۔ تَم حَق تَلَفَى كَرِنْ ہِو۔ اِنْعِیَانَ سے مغادع۔ بَاشِرُ وُهُنَ تَم ان سے مباشرت كرد - تم ان سے لمو - مُبَاشَرُةً شے امر -ابْتَنْفُوْا: تَم ثَاشَ كرد - تم طلب كرد -

> > الْخَيْطُ: خط وهاكه ودوري -

المحكفون : اعتكاف كرنے والے - كوشہ نشين ہونے والے - عكوف عاسم فاعل -

فشمان نزول: ایک انصاری دن کے کام کاج سے تھکاماندہ شام کو اپنے گر میں آیا۔ کھانے میں کچے دیر تھی اس لئے افطار کے بعد ہو گیا۔ پھراس کو بیدار کیاتو اس نے اس خیال سے کہ سونے کے بعد کھانا منع تھا کچے نہ کھایا اور اس طرح روزہ پر روزہ رکھ لیاجس سے انگے روز ضعف اور کروری کی وجہ سے اس کی حالت خراب ہو گئی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبردی گئی۔ کروری کی وجہ سے اس کی حالت خراب ہو گئی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں نے عشاء کے بعد اس عرصہ میں حضرت عمر شنے ہی عرض کیا یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نے عشاء کے بعد اپنی بیوی سے صحبت کی۔ اس طرح اور لوگوں نے بھی اس قسم کے واقعات بیان کئے تب یہ آیت نازل ہوئی۔

تشریکی: اکثر مفسرین بکتے ہیں کہ ابتداء اسلام میں روزہ دار کو افطار کے بعد جب تک عشاء کی نماز ند پڑھے اور ند سوئے اس وقت تک کھانا پینا اور جماع کرنا درست تھا اور جب وہ عشاء پڑھ کھانا پینا اور جماع کرنا درست تھا اور جب وہ عشاء پڑھ کچے یا افطار کر کے سوجائے تو بھر اس کے لئے یہ چیزیں اس طرح ممنوع ہو جاتی تھیں جس طرح اب صح صادق سے ممنوع ہو جاتی ہیں۔

بخاری شریف میں ہے کہ حضرت جیل بن سعد فرماتے ہیں پہلے مِن الفَرِ کالفظ جنیں اترا تھا تو چند لوگوں نے لینے پاؤں میں سفید اور سیاہ دھاگے باندھ لئے اور جب تک ان کی سفیدی اور سیابی میں تمیزند ہوتی کھاتے چنے رہتے ۔اس کے بعدیہ لفظ احرا اور معلوم ہوا کہ اس سے مراد رات دن ہے ۔ مسند احمد میں ہے کہ حضرت عدی بن حاتم بیان کرتے ہیں کہ میں نے بھی دو دھاگے سیاہ اور سفید لینے تگئے کے نیچ رکھ لئے اور جب تک ان کے رنگ میں تمیزند ہوتی تب تک کھا تا بیتا رہا۔ صبح کو آمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ذکر کیا تو آپ نے فرما یا کہ تیرا تکیہ تو بہت لمبا چوڑا لگا ۔اس سے تو صبح کی سفیدی کا رات کی سیابی سے ظاہر ہونا مراد ہے ۔اس حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کا مطلب یہ ہے کہ آیت میں تو دھاگوں سے مراد دن کی سفیدی اور رات کی تاریکی ہے ۔ اگر تیرے تکبیہ کے نیچے یہ دونوں آ جاتی ہوں تو گویا اس کی لمبائی مشرق ومغرب تک کی ہے ۔

حضرت انس کے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سحری کھایا کرو اس میں برکت ہے(بخاری ومسلم) ۔

حضرت عمرُ و بن العاص سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بمارے اور اہل کتاب کے روزوں میں سحری کھانے ہی کافرق ہے۔ (مسلم) ۔

حضرت ابی سعید کے مروی ہے کہ سحری کھانا برکت ہے اسے نہ چھوڑو اگر کچھ نہ ملے تو پانی کا گھونٹ ہی ہی ۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے سحری کھانے والوں پر رحمت بھیجتے ہیں ۔ (مسند احمد) ۔

حضرت ابو ذرُسُنے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تک میری امت افطار میں جلدی اور سحری میں تاخیر کرتی رہے گی تب تک بھلائی ہے رہے گی ۔ ( مسند احمد ) ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۲۲،۲۲۱) ۔

#### ناحق مال <u>کھانا</u>

۱۸۸ - وَلاَ تَاكُلُواا اَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَ تُدُلُوابِهَا اللَّهَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللْلُّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّال

مِالْبَاطِلِ: ناجائز طرية س - ناحق - غلط طريق س -

تُدُكُوا تم كُفيخ كرليجاد ، تم بهنجاد - إِدْلال ك مضارع -

فريقاً كوئى صد، جماعت، گروه يبال صد مرادب -

فیمان نزول: ابن ابی حاتم نے سعید بن جبیری روایت سے بیان کیا کہ ایک صحابی رہیجہ
بن عبدان حضری نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر ایک دوسرے صحابی
امراء القیس پر ایک زمین سے متعلق یہ دعوٰی کیا کہ اس نے میری فلاں فلاں زمین خصب کرلی۔
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضری سے فرمایا کہ تہمارے پاس اس امرے گواہ ہیں۔ حضری نے

عرض کیا کہ میرے پاس گواہ تو نہیں ہیں۔آپ نے فرمایا کہ اگر گواہ نہیں ہیں تو امراء القیس کی قسم
پر فیصلہ ہوگا۔امراء القیس یہ سنکر قسم کھانے کے لئے آمادہ ہو گیا۔آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم
نے فرمایا کہ اگر تو اس غرض سے جھوٹی قسم کھائے گاکہ اس کا مال ناحق کھائے تو قیامت کے روز
اللہ تعالیٰ سے ناراضگی کی حالت میں ملے گا۔یہ سنکرامراء القیس نے قسم کھانے کو ترک کر دیا اور
زمین مدعی کے حوالے کردی۔اس پریہ آیت نازل ہوئی۔(مظہری ۱/۲۰۹)۔

تشری جو ادعویٰ کرنا۔ جو ٹی گواہی دینا، کسی شخص کے مال پر جبو ادعویٰ کرنا۔ جبوٹی گواہی دینا، کسی کی حق بات کاانکار کرکے اس پر قسم کھالینا، کسی کامال عضب کرلینا، لوٹ لینا، چرالینا، خیانت کرلینا، جوئے ہے کسی کامال لے لینا، سود، ر شوت، بُیوعِ فاسدہ، معاملات فاسدہ، زناکی اجرت، گلنے کی اجرت اور کابن کو کچے دیناوغیرہ سب امور باطل میں داخل ہیں۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں یہ آیت اس شخص کے بارے میں ہے جس کے ذمہ کچھ مال ہو اور اس پر گواہ نہ ہو اور اس مال کاانکار کر بیٹھے۔اور جب یہ جھگڑا حاکم کے پاس بہنچ تو وہاں جبوئی قسم کھالے۔کلبی فرماتے ہیں کہ یہ اس شخص کاحال ہے جو جھوٹی گواہی دے۔(مظہری ۲۰۹)۔

حضرت ام سلمہ منے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے لوگو!

میں بھی بہاری طرح بشرہوں اور تم میرے پاس اپنے مقدمات فیصلے کے لئے لاتے ہو۔اس میں پیہ

بات ممکن ہے کہ تم میں ہے کوئی شخص اپنی دلیل بیان کرنے میں زیادہ فصح اور چرب زبان ہو

اور میں اس سے مطمئن ہو کراس کے حق میں فیصلہ کردوں (حالانکہ در حقیقت میرا فیصلہ واقعہ

کے خلاف ہو)۔اگر واقعی وہ اس کاحق نہیں ہے تو اس کو لینا نہیں چاہئے کیونکہ اس صورت میں

جو کچہ میں اس کو دوں گاوہ جہنم کا ایک قطعہ ہوگا۔ (مظہری بحوالہ بخاری ومسلم ۱/۲۱، ابن کھیر

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اس ارشاد میں واضح فرما دیا کہ اگر امام یا قاصنی کسی مخالطہ کی وجہ سے کوئی فیصلہ کر دے جس میں ایک کاحق دوسرے کو ناجائز طور پر مل رہا ہو تو اس عدالتی فیصلہ کی وجہ سے وہ اس کے لئے عدالتی فیصلہ کی وجہ سے وہ اس کے لئے علال ہمیں ہوجاتا اور جس کے لئے طال ہے اس کے لئے حرام ہمیں ہوجاتا ۔ اگر کوئی شخص دھو کہ یافریب یا جموفی شہادت یا جموفی قسم کے ذریعہ کسی کامال یاحق بذریعہ عدالت لے لئے تو اس کا و بال اس کی گردن پر رہے گا ۔ اس کو چلہے کہ آخرت کے بیاحق بذریعہ عدالت لے لئے تو اس کا و بال اس کی گردن پر رہے گا ۔ اس کو چلہے کہ آخرت کے حساب و کتاب اور علیم و خبر کی عدالت میں پیشی کاخیال کر کے اس کو چھوڑ دے (معارف القرآن صحاب و کتاب اور علیم و خبر کی عدالت میں پیشی کاخیال کر کے اس کو چھوڑ دے (معارف القرآن) ۔

حضرت عبداللہ بن عمرے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چار خصلتیں ایسی ہیں کہ جب وہ ہمہارے اندر موجود ہوں تو پھرد نیامیں کچے بھی حاصل نہ ہو تو یہ ہمہارے لئے کافی ہیں۔وہ چار خصلتیں یہ ہیں۔

(1) امانت کی حفاظت (۲) کی بولنا (۳) حسنِ خلق (۴) کھانے میں حلال کا اہمام ۔

حضرت سعد ابن ابی وقاص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ میرے لئے یہ دعا فرماد یکئے کہ میں مقبول الدعاء ہو جاؤں ، جو دعا کیا کروں قبول ہو جایا کرے ۔ آپ نے فرمایا اے سعد اپنا کھا ناحلال اور پاک بنالو، مُستجاب الدعوات ہوجاؤ کے اور قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جان ہے ، بندہ جب لینے پیٹ میں حرام لقمہ ڈالتا ہے تو چالیس روز تک اس کا کوئی عمل قبول نہیں ہوتا ۔ اور جس شخص کا گوشت حرام مال سے بناہو وہ گوشت تو جہنم کی آگ ہی کہ لئق ہے۔ (معارف القرآن ۱۷۳۳/ ۱۔

حقىقى بھلائى

١٨٩ - يَسْنُلُوْنَكَ عَنِ الْا هِلَّةِ ، قُلْ هِيَ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِ ، وَلَيْسَ الْبِرُ بِانْ تَاتُوا الْبِيرُونَ مِنْ ظَهُورِ هَا وَلٰكِنَّ الْبِرَ مَنِ الْتَقَلَى وَلَيْسَ الْبِرُ مَنِ الْتَقَلَى عَلَيْسَ الْبِيرُ مَنِ الْتَقَلَى عَلْكُمْ تُفْلِحُونَ .

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) یہ لوگ آپ سے نئے چاند کے نگلنے کے بارے میں بوچھتے ہیں ۔ آپ کہدیجئے کہ یہ لوگوں کے لئے اور جج کے لئے اوقات بتانے کاآلہ ہیں اور یہ کوئی نئی مہنیں کہ تم لینے گھروں میں ان کے پیچھے (کے راستہ) سے آیا کرو بلکہ نئی اس کی ہے جو پر ہمیزگاری اختیار کرے اور تم گھروں میں ان کے دروازوں سے آیا کرو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو تاکہ تم فلاح یاؤ۔

آهِ آفِي: چاند - يه بِلَالَ كى جمع ہے - قمرى مهدينه كى ابتدائى چندراتوں كے چاند كو بلال كہتے ہيں -

مَوَاقِیْتُ : اوقات ، واحد میقات میقات اس وقت کو کہتے ہیں جو کسی کام کے لئے مقرر کیا گیا ہو۔مثلاً جے۔روزہ ،عدّت ،قرض ،وغیرہ ۔

فشان نزول: حضرت معاد المن جبل انصارى اور صفرت تعليه بن عنم انصارى في آنحضرت صلى الله عليه وسلم يدكيا بات ب كد بلال صلى الله عليه وسلم كي خدمت مين عرض كيايار سول الله صلى الله عليه وسلم يدكيا بات ب كد بلال

ہلے تو باریک ساظاہر ہوتا ہے پھر بڑھتے بڑھتے بالکل بھرجاتا ہے اور بورا ہوجاتا ہے۔ اس کے بعد پھر باریک ہو ناشروع ہوتا ہے حتیٰ کہ ویسا ہی ہوجاتا ہے جدیسا کہ پہلے دن تھا۔ یہ ایک حالت پر نہیں رہتا۔اس کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی۔ (مظہری ۱/۲۱۰)۔

امام بخاری نے حضرت براء من عازب کی روایت سے لکھا ہے کہ زمانہ جاہلیت میں لوگوں کی یہ عادت متنی کہ جب احرام باندھ لینتے تتے تو گھروں میں دروازوں سے نہ آتے تتے بلکہ پشت سے آیا کرتے تتے اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری ۲۱۱/۱) ۔

تشریکے: اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ چاند کے کم زیادہ ہونے میں حکمت یہ ہے کہ لوگ اس کی مدد سے لینے دینی اور دنیوی معاملات میں وقت کا تعین کرتے ہیں مثلاً تجاور روزہ کاوقت، قرض وغیرہ کے وعدوں کی میعاد، تاریخوں اور مہینوں کا حساب وغیرہ ۔ مسند عبدالرزاق میں حضرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اگر چاند نہ و مکی سکو تو تیس دن بورے گن لیا کرو۔

ایام جاہلیت میں یہ دستور تھا کہ لوگ احرام کی حالت میں اپنے گھروں میں پیچے کی طرف سے دیوار پھاند کر آتے تھے ،اسی طرح جب کوئی سفر کے ارادے سے نکلتا اور کسی وجہ سے اس کو سفراد حور اچھوڑ کر واپس آنا پڑتا تو وہ گھر کے در وازے سے گھر میں داخل نہیں ہوتا تھا بلکہ گھر کے پیچے کی طرف سے دیوار چڑھکر آتا تھا۔اسلام نے ان جاہلانہ رسموں کو مٹایا اور حکم دیا کہ اللہ تعالیٰ کے احکام بھالاؤ۔ اس کے منع کئے ہوئے کاموں سے رک جاؤ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ یہی چیزیں اس دن کام آنیوالی ہیں جس دن ہر شخص اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہوگا اور یوری بوری جزا و چیزیں اس دن کام آنیوالی ہیں جس دن ہر شخص اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہوگا اور یوری بوری جزا و کرنے گا۔ یہی اصل نمجی ہے اور اللہ تعالیٰ کو مطلوب ہے۔اور یہی انسان کے اعمال اور اس کی زندگی کے اچھا یا براہونے کی کسوٹی ہے۔(مظہری ۱۱/۱ مابن کثیر ۱/۲۲۵)۔

قتال كاحكم

•9١- وَقَاتِلُوْا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ

اور (اے مسلمانو!) جو لوگ تم سے قبال کرتے ہیں تم بھی ان سے اللہ تعالیٰ کی راہ میں قبال کرد اور زیادتی نہ کرو، بیشک اللہ تعالیٰ زیادتی کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

تشريح ببلي آيت ميں يہ فرماياتھا كہ گھروں ميں پشت كى طرف سے ديواريں چوھكر آنے ميں

کوئی نیکی بہیں۔ بلکہ نیکی تقویٰ کا نام ہے اور تقویٰ کی بڑی شاخ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں سے لڑکر زمین کو کفرومعاصی اور فساد سے پاک کرنا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں جہاد کا حکم دیا ہجرت مدینہ کے بعد کفار کے ساتھ قبال کا حکم سب سے پہلے اس آیت میں آیا۔ اس میں یہ حکم ہے کہ مسلمان صرف ان کافروں سے قبال کریں جو ان کے مقابلہ پر قبال کے لئے آئیں، عور تیں، بنچ اور بور جے عبادت گزار، راہب، پادری، اپانچ و معذور لوگ، وہ لوگ جو کافروں کے ہاں محنت و مزدوری کا کام کرتے ہیں اور ان کے ساتھ جنگ میں شریک بہیں ہوتے۔ ان سب کو جہاد میں قبل کرنا جائز بہیں۔ حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد پر جانے والے صحابہ کرام کو ہدایت فرمائی کہ تم اللہ تعالیٰ کے نام پر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملت پر جہاد کے ساتھ بیت کہ تم اللہ تعالیٰ کے نام پر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملت پر جہاد کے جاد کرنا بیشک اللہ علیہ ورت کو قبل نہ کرنا غنیمت میں خیانت نہ کرنا، غنیمتوں کو جمع کر لینا اور لینے سب حالات کو درست رکھنا اور احسان کرنا بیشک اللہ تعالیٰ نیکی کرنیو الوں کو دوست رکھنا ہے جمہور مفسرین کے نزدیک، اس آیت کے آخر میں وکا تھٹیڈ واکا بیس مطلب ہے کہ قبال میں صدسے تجاوزنہ کرو کہ عور توں اور بچوں وغیرہ کو قبل کرنے لگو۔

احتزام كعب

الها - وَالْقُتُلُو هُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُو هُمْ وَ اَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ اَخْرَجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ اَخْرَجُوهُمْ وَ اَخْرَجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ اَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَهُ اَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ عَ وَلاَ تُقْتِلُوهُمْ عِنْدَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُوكُمْ فِيهِ عَ فَإِنْ قَتَلُو كُمْ فَاقْتُلُوهُمْ وَيْهِ عَ فَإِنْ قَتَلُو كُمْ فَاقْتُلُوهُمْ وَكُمْ فَيْهِ عَ فَإِنْ قَتَلُو كُمْ فَاقْتُلُوهُمْ وَكُذَلِكَ جَزَاءُ الْكُفِرِينَ وَاقْتُلُوهُمْ وَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

اور ان کو قتل کرو جہاں کمیں تم ان کو پاؤ اور ان کو دہاں (مکہ) سے نکال دو جہاں سے انہوں نے تہیں نکالا تھا اور فتنہ تو قتل ہے بھی بڑھکر ہے۔ اور ان سے مسجد حرام کے پاس قتال نہ کرو جب تک کہ وہ تم سے اس کے پاس نہ لڑیں۔ پھراگر وہ تم سے لڑیں تو تم بھی ان کو قتل کرو۔ کافروں کی یہی سزاہے۔

تُقِفِّتُمُوْهُمْ تَم نَ ان كو پایا - ثقف سے ماضی -حَدِیثُ جَال - جس جگه -

ضان نزول: یه آیت واقعه حدیده کے بعد اس وقت نازل ہوئی جب صلح کی شرط کے مطابق

رسول الله صلى الله عليه وسلم في صحابة كرام كے ساتھ اس عمرہ كی قضا كے لئے سفر كا ارادہ كيا جس سے اس سے المبطے كفار مكہ في روك ديا تھا۔ صحابة كرام كو اس سفر كے وقت بيہ خيال ہوا كہ كفار كی صلح اور معاہدہ كا كچھ بجروسہ نہيں اگر وہ اس سال بھی جنگ كے لئے آمادہ ہو گئے تو ہميں كيا كرنا چاہئے۔ اس پر يہ آيت نازل ہوئى۔

تشری : اس آیت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو واضح طور پر بتادیا کہ اگر کافرتم سے قبال کریں تو تمبیں بھی اجازت ہے کہ تم ان کو جہاں پاؤ قبل کر ڈالو اور اگر قدرت ہو تو جس طرح انہوں نے تمبیں مکہ سے نکال دیا تھا، تم بھی ان کو مکہ سے نکال دو اگرچہ کسی کو قبل کرنا سخت برا کام ہے مگر کفار مکہ کالپنے شرک و کفر پر جے رہنا اور مسلمانوں کو جج و عمرہ سے رو کنا اس سے زیادہ سخت و شدید ہے اس لئے ان کو قبل کرنا جائز ہے ۔ الدیتہ مسجد حرام کے آس پاس جس سے مراد بورا حرم مکہ ہے اس میں تم ان لوگوں سے اس وقت تک قبال نہ کروجب تک کہ وہ خود قبال کی ابتداء مذکریں ۔ (معارف القرآن ۲۵۰) ا

حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہڑی ہی روایتوں میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے دن فرمایا کہ اس شہر کو اللہ تعالیٰ نے آسمان و زمین کی پیدائش کے دن باحر مت کیا ہے۔ اس لئے قیامت تک اللہ تعالیٰ کاحرام کردہ حرام رہے گا۔ مجھ سے چہلے کسی کو اس میں قتل و قبال کی اجازت نہیں ہوئی اور میرے لئے بھی صرف دن کی ایک ساعت کے لئے طال ہوا ہے۔ اس کے بعد بدستور قیامت تک حرام ہے۔ یہاں کی گھاس کا نثاو غیرہ نہ کا فاجائے، نہ یہاں کا شکار کھاس کا نثاو غیرہ نہ کا فاجائے، نہ یہاں کا شکار کھا یا جائے۔ (بخاری و مسلم)۔

حضرت جاُبڑی روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا مکہ میں ہتھیار اٹھانا کسی کو حلال ہنیں ۔ ( مسلم و مظہری ۱/۲۱۳) ۔

فتنه ختم ہونے تک قتال کرنا

١٩٢ ، ١٩٣ - فَإِن أُنتَهَوُ افَانَ الله غَفُورُ رَّ حِيمٌ ، وَقَتِبُو هُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتُنهُ وَأَن اللهِ عَفُورُ رَّ حِيمٌ ، وَقَتِبُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتُنهُ وَأَن الدِّينَ لِللهِ مَفَانِ أُنتَهَوْا فَلاَ عُدُوانَ الآعلى الظَّلِمِينَ .

مچراگروہ باز آجائیں تو اللہ تعالیٰ بخشنے والامہربان ہے۔ اور ان سے بہاں تک قبال کرو کہ فتنہ باقی ندر ہے اور دین اللہ تعالیٰ ہی کابوجائے۔ مچراگروہ باز آجائیں تو ظالموں کے سواکسی پر زیادتی جائز نہیں۔ تشری : بہاں یہ بتایا گیا ہے کہ اگر و شمنان اسلام اپنی شرار توں اور فقنہ و فساد ہے باز آجائیں ،

بد کاری و بد عملی ہے تو ہہ کرلیں ، اسلام کو قبول کرلیں ، اللہ تعالیٰ ، اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور بوم آخرت پر ایمان لے آئیں تو بھران پر تلوار نہ اٹھاؤ بلکہ انہیں اپنا بھائی جھو کو نکہ اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں کی گزشتہ خطائیں معاف فرماویتا ہے ۔ وہ بہت بخشنے والا اور بندوں پر رخم کرنے والا ہے ۔ اگریہ لوگ اپنی شرار توں سے باز نہ آئیں ، اور اللہ تعالیٰ کے قانون کی خلاف ورزی کرتے رہیں اور ملک میں فقنہ و فساد پھیلاتے رہیں تو تم بھی فقنہ پردازوں اور اسلام وشمنوں سے برابر جنگ کرتے رہو ، مہاں تک کہ فقنہ و فساد ختم ہو جائے اور اللہ تعالیٰ کا قانون فالب ہو جائے اور کی اسلام دشمن کو قانون المیٰ کی خلاف ورزی کی بہت نہ ہو ۔

حضرت ابن عمر علی دوایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ مجھے قبال کا حکم دیا گیا ہے ۔ جب تک یہ لوگ اس بات کی شہادت نہ دیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود بہتیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے سے رسول بیں اور نماز قام کریں اور زکوٰۃ اداکریں ۔ جب یہ لوگ ان امور کو کریں گے تو اپنی جان و مال کو مجھ سے بچالیں گے لیکن ان کے جان و مال میں اگر حقِ اسلام ہوگا تو وہ ان امور کے باوجود ان سے لیا جائے مگا اور ان کا حساب اللہ پر ہے ۔ (مظہری بحوالہ بخاری و مسلم ۱/۲۱۳، ۱۱) ۔

### حرمت کے مہینوں میں قتال

١٩٣- اَلشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمُتُ قِصَاصَ . فَمَنِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمُتُ قِصَاصَ . فَمَنِ اعْتَدٰى عَلَيْكُمُ مُ وَاتَّقُوا اعْتَدٰى عَلَيْكُمُ مُ وَاتَّقُوا اللهُ وَاعْلَمُ وَاللهُ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ . الله وَاعْلَمُ وَالله مَعَ الْمُتَّقِيْنَ .

حرمت والا مبدني ، حرمت والے مبدئي كے بدلے ہے اور حرمت كى چيزوں ميں ادلے كا بدلہ ہے ۔ پھر جو كوئى تم پر زيادتى كرے تو تم بھى اس پر اس كى مائند زيادتى كرو جسي زيادتى اس نے تم پر كى ہے اور اللہ تعالىٰ سے ڈرتے رہو اور جان لو كہ اللہ تعالىٰ پر بيز كاروں بى كے ساتھ ہے ۔

فشمان نزول: ابن جریر نے قنادہ کی روایت سے بیان کیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آج کے اصحاب بدی کے جانور لیکر ذیعقدہ اور میں عمرہ کی نیت سے مدینہ منورہ سے روانہ بوگئ جو کے ۔ جب حدیث میں بہنچ تو مشرکین نے آپ کو روک لیا۔ آخر کار اہل مکہ سے اس پر صلح ہو گئ کہ آپ اس سال واپس تشریف لیجائیں اور آئندہ سال تشریف لائیں۔ چنایخ آپ واپس تشریف لیگئے

اور الگے سال ذیعقد » ہیں تشریف لائے اور عمرہ ادا فرمایا اور مکہ معظمہ میں تین شب قیام فرمایا ۔ مشر کمین آپؓ کے روکنے پر فحز کرتے تھے ۔

جب اگلے سال آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم عمرہ کے لئے تشریف لیگئے تو مسلمانوں کو یہ خوف ہوا کہ ایسانہ ہو کہ مشرکین اپناعہد بورانہ کریں اور گزشتہ سال کی طرح پھر بست اللہ سے روکدیں اور حرم ، احرام اور ماہِ حرام میں قبال واقع ہو جائے اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ (مظہری ۱/۲۱۵،۲۱۳)۔

تفشرت عند احمد میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حرمت والے مہینوں میں جنگ بہیں کرتے تھے۔ بلکہ اگر وہلے سے جنگ جاری ہوتی اور حرمت والے مہینے آجاتے تو آپ لڑائی روکدیتے تھے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اگر مشرکین ماو حرام کی حرمت کی پرواہ نہ کریں اور تم سے قبال کریں تو تم بھی ان سے قبال کرو کیو نکہ یہ ان کے کر تو توں کا بدلہ ہے۔ اگر تم پر کوئی زیادتی کرے تو تم بھی اس پر اس قدر زیادتی کروجس قدر اس نے تم پر کی ہے اور اللہ تعالیٰ نے جس شئے کی تہیں اجازت نہیں دی اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور جان لو کہ اللہ انہی کی مدد کرتا ہے اور انہی کی اصلاح کرتا ہے جو اس سے ڈرتے ہیں۔

# انفاق في سبيل الله

١٩٥ - وَ اَنْفُقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِاَيْدِ يُكُمُ إِلَى اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِاَيْدِ يُكُمُ إِلَى اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِاَيْدِ يُكُمُ إِلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِيْنَ .

اور الله كى راه ميں خرج كرو اور اپنے ہاتھوں سے اپنے آپ كو بلاكت ميں نہ ڈالو اور الله كى راہ ميں آؤ \_ بيشك الله تعالى نيكى كرنے والوں سے محبت ركھا ہے \_

أَنْفُقُوا: تُم خرج كرو - إِنْفَالَ ت امر -

مُرُورًا: تم والو - إِلْقَاءً ع مضارع -

التهلكه بلاك ، تباي ، بربادي -

تشخرت اس آیت میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ تم جہاد کے لئے بقدر ضرورت اپنا مال بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرو۔ اور اپنے آپ کو اپنے اختیار سے بلاکت میں نہ ڈالو۔ حضرت

حذیقہ فرماتے ہیں کہ یہ آیت اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ (بخاری، ابن کثیر ۱/۲۲۸) ۔

حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ یہ آیت قبال کے بارے میں نہیں ہے بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کے بارے میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہ کرنا اپنے آبکو ہلاکت میں ڈالناہے۔(ابن کثیر۲۲۹)۔

ج وعمره کے احکام

194 و النه المحتر و المعمر الله الله المحتر المحتر

لازم ہے۔ پھرجب تم امن کی حالت میں ہوجاؤ تو جو کوئی عمرہ کو ج کے ساتھ ملا کر ممتنع ہو (فائدہ اٹھائے) تو اس کو جو کچے میس ہو قربانی کر دے اور جس کو (قربانی) میسریہ ہو تو اس کو ایام ج میں تین روزے رکھنے چاہئیں اور سات (روزے) وطن لوٹنے کے بعد۔ یہ بورے دس ہوگئے۔ یہ اس کے لئے ہے جس کا گھر بار مکہ میں نہ ہو۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہواور جان لو کہ اللہ تعالیٰ سخت عذاب کرنے والا بھی ہے۔

ا حصر من من روک دیے جاؤ۔ یہ ارضار کے بنا ہے جس کے معنی گر جانے اور بند ہوجانے اسے معنی گر جانے اور بند ہوجانے کے حصر تنم کے میں خواہ یہ گیر جانا کسی سبب سے ہو۔ یہاں اس سے مرادیہ ہے کہ ج کاارادہ رکھنے والا کسی بیماری کی وجہ سے منزل پرند کی تھے یاد شمن نے اس کاراستہ روک رکھاہویا کوئی موسی اور دوسری رکاوٹ حائل ہوگئی ہو۔

هَدْمِي: بدي - قرباني كاجانور

تَحْلِقُوا: تم منذواؤ - طَلْقُ ع مضارع -

مُسکِ: قربانی عبادت، اعمال عج-یه اسم ہے

مَحِيَّلَةُ: اپني جگه - اس (قربانی) كے حلال ہونے كى جگه - اس كى قربان كاه ، مراد حدود منى -حِلَّ سے اسم ظرف مكان -

اَمِنْتُمْ تَمْ خطرے اور مرض کی حالت سے نکل کرامن و امان میں آجاؤ۔

تُمُتَنَعَ اس نے فائدہ اٹھایا ۔ مُتَتَعَ کُے ماضی ۔ فقہد کی اصطلاح میں جج اور عمرہ کو ملاکر ادا کرنے کا نام متع ہے ۔ یعنی جج کے زمانے میں ایک احرام باندھ کر عمرہ ادا کیا جائے اور احرام کھول دیا جائے ۔ پھر ۸ ذی الحجہ کو دو بارہ احرام باند حکر جج کیا جائے ۔

تشری : یہ آیت واقعہ حدیدہ میں نازل ہوئی جو اھ بجری میں واقع ہوا۔ اس کا مقصد کج کی فرضیت بتانا ہمیں وہ پہلے ہی بتائی جا حکی ہے بلکہ یہاں کج و عمرہ کے کچے خاص احکام بتانا مقصود ہے۔ کج کا تعلق مکھ مکرمہ اور بست اللہ ہے ۔ اس کے کچے مسائل قبلہ کے بیان میں آیت ۱۲۵ ہے ۱۲۸ تک میں بیان ہوئے ۔ پھر قبلہ کی بحث کے اختتام پر آیت ۱۵۸ میں صفاء و مروہ کے درمیان سعی تک میں بیان ہوئے ۔ پھر قبلہ کی بحث کے اختتام پر آیت ۱۵۸ میں صفاء و مروہ کے درمیان سعی کرنے کا حکم بیان ہوا۔ اب آیت ۱۹۷ ہے آیت ۲۰۳ تک مسلسل آٹھ آیتوں میں جے و عمرہ کے احکام ومسائل کا بیان ہوا۔ اب آیت ۱۹۷ ہے آیت ۲۰۳ تک مسلسل آٹھ آیتوں میں جے و عمرہ کے احکام ومسائل کا بیان ہے۔ (معادف القرآن ۱۷۸۰) ۔

حج: عجاسلام ك اركان ميں سے ايك ركن اور فرض عين ب جيساكہ قرآن كريم ميں ارشاد ب-

وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ السَّتَطَاعَ إِلَيْهِ مَبِيلاً . (أل عران ١٥) -

لوگوں میں سے جو بسیت اللہ تک پہنچنے کی استطاعت رکھنا ہو اس پر بسیت اللہ کا حج فرض ہے۔

آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے (۱) اس امرکی گواہی وینا کہ الله تعالیٰ کے سواکوئی معبود مہنیں اور محد صلی الله علیہ وسلم الله تعالیٰ کے سے رسول ہیں ۔ (۲) نماز قائم کرنا۔ (۳) زکوۃ اواکرنا۔ (۳) بسیت الله کا حج کرنا۔ (۵) رمضان کے روزے رکھنا۔ (مظہری بحوالہ بخاری ومسلم ۱/۲۱۹)۔

عمر 0: سورہ ال عمران کی آیت ، وہ میں صرف ع کا فرض ہونا مذکور ہے۔ اس میں عمرہ کا ذکر اہمیں ۔ اور سورہ مقرہ کی آیت وَ اَ مِی وَ اَلْعُمْرَهَ اِللّٰهُ مِی اِللّٰم علی علیہ علیہ کا جمرہ کا بھی ذکر ہے مگر اس میں آج و عمرہ کی فرضیت اور وجوب کا بیان مہمیں بلکہ عبماں بیان یہ ہے کہ جب کوئی شخص تج یا عمرہ کو احرام کے ذریعہ شروع کر دے تو اس پر اس کا بوراکر نا واجب ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ عام نفلی نماز اور روزہ کا بھی بہی حکم ہے کہ یہ شروع کرنے سے واجب ہو جاتے ہیں۔ اس لئے اس آیت سے یہ اور روزہ کا بھی بہی حکم ہے کہ یہ شروع کرنے سے واجب ہو جاتے ہیں۔ اس لئے اس آیت سے یہ مسئلہ معلوم مبسی ہوتا کہ عمرہ واجب ہے یا مبسی بلکہ اس سے صرف یہ پہتہ چلتا ہے کہ جب کوئی عمرہ شروع کردے تو اس کا بوراکر نا واجب ہو جاتا ہے۔

ابن کیر نے بحوالہ ترمذی ، اتحد ، یہتی ، صفرت جابر کے نقل کیا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ کیا عمرہ واجب ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ واجب تو بہس ، اگر کر لو تو بہتر وافضل ہے ۔ ترمذی نے اس حدیث کو صحح اور حسن کہا ہے ۔ امام ابو حضیفہ وار امام مالک کے مزد یک عمرہ واجب بہس ، سنت ہے ۔ (معارف القرآن ۱/۲۸۱،۲۸۰) ۔ احرام مالک کے بعد رجی و عمرہ اوا نہ کر سمکنا: یہ آیت حدیثہ میں اس وقت نازل ہوئی تھی جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ عرام نے عمرہ کا احرام باند حابواتحا ۔ مشرکین کمہ نے جب آخو کہ عمی داخل ہونے اور عمرہ کر آخرہ کا احرام کا احرام کا در احرام کا فدیہ بکری ، گائے او نٹ وغیرہ کی ایک قربانی دینا ہے جو آسان ہو ۔ ابذا قربانی دیکر احرام کھوادہ مگر فدیہ بکری ، گائے او نٹ وغیرہ کی ایک قربانی دینا ہے جو آسان ہو ۔ ابذا قربانی دیکر احرام کھوادہ مگر

اس کے لئے بال منڈوانا یا کروانا صروری ہے، اس لئے اگھے جملے میں واضح طور پر بہادیا کہ احرام کھولنا یعنی سر کے بال منڈوانا اس وقت تک جائز نہیں جب تک کہ محرم کی قربانی اپنے موقع پر (قربان گاہ) کی کر ذرئے نہ ہو جائے۔ امام ابو صنیفہ کے نزدیک موقع پر پہنچنے سے مرادیہ ہے کہ حدود حرم میں پہنچگر ذرئ کی جائے۔ اگر کوئی شخص خود نہ کرسکے تو کسی دوسرے سے کرادے۔ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل سے یہ بات ثابت ہے کہ مجبوری کی حالت میں قربانی دیکر احرام کھول دینا جائز ہے مگر بعد میں اس کی قضا کر ناواجب ہے۔ جمیسا کہ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابۂ کرام نے حدیدیہ کے انگھ سال حدیدیہ کی قضا کی۔ (معارف القرآن ۱۸۲۱) ۔

احرام میں بیماری کے سبب سریابدن

احرام میں بیماری کے سبب سریابدن

ک کی دوسرے صد کے بال منڈوانے کی مجوری ہویاسر مین جو تیں پیدا ہو کر تکلیف دے رہی

ہوں تو الی صورت میں ضرورت کے مطابق بال منڈواناجائز ہے ۔ مگراس کافدیہ اور بدلہ یہ ہے

کہ روزے رکھے ۔ صدقہ دے یا قربانی کرے قربانی کے لئے تو حدود حرم کی جگہ متعین ہے ۔

روزے اور صدقہ کے لئے کوئی جگہ متعین نہیں ۔ ہر جگہ اداکر سکتاہے ۔ روزوں کی تعداد اور

صدقہ کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم میں کچھ ذکر نہیں ۔ الدیتہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

صدقہ کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم میں پی ذکر نہیں ۔ الدیتہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

صدقہ کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم میں پی ذکر نہیں ۔ الدیتہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

صاع گندم (تقریباً ہونے دو سیر) بطور صدقہ دیدو ۔ اس کی قیمت صدقہ کر دینا بھی کافی ہے ۔

معارف القرآن ۱۸۳۸ ، ۱۸۳۸) ۔

رج و عمرہ کو جمع کر فا ایم جاہلیت میں مشرکین کاخیال تھا کہ جب ج کے میسے شروع ہو جائیں یعنی خوال کامہد نے شروع ہو جائے تو ان دنوں میں ج و عمرہ کا جمع کرنا سخت گناہ ہے ۔اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کی اس طرح اصلاح فرمادی کہ حدود میقات کے اندر رہنے والوں کے لئے تو ج و عمرہ دونوں کو ج کے میدنوں میں جمع کرنا ممنوع رکھا گیا کیونکہ ان کے لئے بچ والوں کے لئے تو ج و عمرہ دوبارہ عمرہ کے لئے سفر کرنا مشکل ہمیں ۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے والوں کے لئے ج و عمرہ کا جمع کرنا جائز قرار دیا کیونکہ وور درازے صرف عمرہ کے لئے سفر کرنا مشکل ہمیں ۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے والوں کے لئے ج و عمرہ کا جمع کرنا جائز قرار دیا کیونکہ وور درازے صرف عمرہ کے لئے سفر کرنا آسان ہمیں ۔

مسيقات مختف ملكوں سے مكر آنے والوں كے لئے ، مكر كر راستوں پر الله تعالىٰ كى طرف سے وہ مقررہ مقام جہاں جم كر كم جانے والوں كے لئے ج يا عمرہ كى نيت سے احرام باند صالازم ہے ميقات كمان تے بيل ندھے بغيران مقامات ياان كى محاذات سے آگے بڑھنا گناہ ہے۔

ج و عمرہ کو جمع کرنے کا شکر انہ: جو لوگ ج کے مہینوں میں ج و عمرہ کو جمع کریں ان پر دونوں عباد توں کو جمع کرنے کا شکر انہ اداکر ناواجب ہے۔ شکر انہ یہ ہے کہ جو شخص قربانی دینے کی قدرت رکھتاہو وہ ایک قربانی دیدے خواہ وہ بکری ہویا گائے ہویااو نٹ، جو اس کے لئے آسان ہو۔ جو شخص مالی اعتبار سے قربانی اداکرنے کے قابل نہ ہو اس پر دس روزے اس طرح واجب میں کہ تین روزے تو ج کے دنوں میں ہی رکھے یعنی نویں ذی الحجہ تک پورے کر دے ، باقی سات روزے جے فارغ ہو کر جہاں چاہے اور جب چاہے رکھے۔ اگر کوئی شخص ج کے دنوں میں تینوں روزے نہ رکھ سکا تو بھرامام ابو حضیفہ اور اکا برصحابہ کے نزدیک اس کے لئے قربانی کرنا ہی صروری ہے۔ جب قدرت ہو کسی کے ذریعہ حرم میں قربانی کرادے۔ (معارف القرآن ۲۸۲)۔)۔

قِراًن : ج کے مہینوں میں ج کے ساتھ عمرہ کو جمع کرنے کی دوصور تیں ہیں ۔ پہلی صورت یہ ہے کہ میقات ہے ہی ج اور عمرہ دونوں کا احرام ایک ساتھ باندھ لے ۔ اس کو حدیث کی اصطلاح میں قِراَن کہتے ہیں ۔ اس میں عمرہ کا احرام ج کے احرام کے ساتھ کھلتا ہے ۔ جو شخص قِراَن کرتا ہے اس کو ایام ج کے آخر تک احرام ہی کی حالت میں رہنا پڑتا ہے ۔

مخمصے: یہ دوسری صورت ہے۔ اس میں میقات سے صرف عمرہ کا احرام باندھے اور مکہ مگرمہ پہنچ کر عمرہ کے افعال اداکر کے احرام کھولدے ۔ پھر آٹھویں ذی الحجہ کو منی جانے کے وقت جج کا احرام حرم شریف کے اندر ہی باندھ لے ۔ اس کو اصطلاح میں تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فمن تمتع کہتے ہیں دونوں صور تیں مراد ہیں ۔

احكام ج و عمرہ میں كو تا ہى: آیت كة خرمیں تقویٰ اختیار كرنے كا حكم دیا تاكہ آدى اللہ تعالیٰ كے احكام كی خلاف ورزی ہے ڈر تا اور بچتار ہے۔ اس كے بعد فرما یا كہ جو شخص جان بوجھ كر اللہ تعالیٰ كے احكام كی خلاف ورزی كرتا ہے۔ اس كے لئے اللہ تعالیٰ كا سخت عذاب ہے۔ (معارف القرآن ۱/۳۸۳،۲۸۲)۔

ج كاوقت ١٩٤- ٱلْحَجَّ ٱشُهُرَّ مَّعْلُوْمْتَ ه

ج کے چند میدے معلوم ہیں۔ اَشْکُورُ: یہ شَمْرِکی جمع ہے اور شہر مہینے کو کہتے ہیں۔ تشریح: گزشته آیت میں بتایا گیاتھا کہ جو تخص جج یا عمرہ کا احرام باندھے اس پر اس کے بورے احکام اداکرنا لازم ہے ۔ عمرہ کے لئے کوئی تاریخ و مہدینہ مقرر منہیں ۔ سال بھر میں جب چاہے اور جتنی بار چاہے عمرہ کر لے ۔ مگر ج اور اس کے افعال و اعمال کے لئے مہينے ، خاص تاریخیں اور اوقات مقرر ہیں ۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے صراحتاً فرمادیا کہ جج کامعاملہ عمرہ کی طرح نہیں ہے بلکہ اس کے لئے کچے مشہور و معروف مہینے مقرر ہیں۔وہ مہینے شوال ، ذیعقدہ اور دس روز ، ذی الجبہ کے ہیں ۔ شوال سے پہلے جج کا احرام باند ھنا جائز نہیں ۔ (معارف القرآن ۲۸۳ / ۱) ۔

فَمَنْ فَرَضَ فِيهِ إِنَّ الْحَجَّ فَلاَرَ فَثَ وَلاَ فُسُوٰقٌ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ ﴿ وَمَاتَفْعَلُوْامِنْ خَيْرِيَّعُلَمْهُ اللَّهُ.

پس جو کوئی ان میں ج کاقصد کرے تو (ج کے دنوں میں) نہ اس کو قحش بات کرنی چاہئے نه گناه کا کام اور بنه لژائی جھگڑااور تم جو نیک کام کرو گے وہ اللہ تعالیٰ کو معلوم ہو جائیگا۔

ر فَتَ : عورت سے بے جاب ہونا۔عورت کی طرف رغبت کرنا۔مصدر ہے۔

فُسُوْقَ: گناه کرنا۔ نافرمانی کرنا۔مصدر ہے۔ یہاں وہ تمام کام مراد ہیں جو احرام کی حالت میں

جدال: جَعَلُوْ اكرنا - لوائى كرنا - بحث كرنا - مصدر ب - يهان جَعَكُوْ س مراد ماريت ، باتها پائی ، بحث ومباحثه ، گالی گلوچ ، نازیبااور ناشائسته الفاظ کااستعمال وغیره بین \_

تشريح: اس آيت ميں ج كا حرام باندھنے والے كے لئے كچھ آداب واحكام كابيان ہے -جن سے احرام کی حالت میں رہیز کر نالازم ہے ۔احرام کی حالت میں چھے چیزیں ناجائز ہو جاتی ہیں ۔ (۱) عورت کے ساتھ مباشرت اور اس کے تمام متعلقات ۔ (۲) بَرّی جانور کا شكار خود كرنا ياشكاري كوبتانا \_ ( ٣) بال يا ناخن كثوانا ( ٣) خوشبورگانا ( ٥ )

مَردوں کے لئے سلے ہوئے کپڑے پہننا(۲) سراور پہرہ کو ڈھانینا۔

امام مالکُ اور امام ابو حنی نے کے نزدیک عور توں کے لئے بھی چہرہ کو کپڑانگانا جائز مہیں مگر ر دہ کا اہمتام صروری ہے۔ اس کی مختلف شکلیں ہو سکتی ہیں۔ ایک پیر کہ لوہے کی پتلی پتلی تاروں كاثويى نما پنجره سابناكر پهن لياجائے اور اس كے او يرے نقاب كاكبرا دُالاجائے۔اس طرح نقاب كا كرا يجره كومس نهيں كرے كا۔ دوسرى صورت يہ ہے كہ گتے يا پنكھے كے وسط ميں دونوں طرف کپڑے کی دھجی سی کر،اس کو سر پر رکھ لے اور دونوں طرف کی دھجیوں کو تسمہ کی طرح تھوڑی کے نیچے باندھ لے اس طرح گئے یا پنکھے کا کچھ حصہ پیشانی سے آگے نکلار ہے گا۔اس کے او پر سے نقاب ڈالیں تو وہ چہرہ کو مس نہیں کرے گا۔غرض حتی الامکان پردہ کا اہمتام بھی کرے اور چہرہ کو کپڑا لگنے سے بھی بچائے۔

ممنوعات احرام بیان کرنے کے بعد یہ ہدایت دی گئی کہ جج کے مبارک ایام اور مقدس مقامات میں صرف گناہوں ہے بچناہی کافی نہیں بلکہ موقع کو غنیمت جان کر عبادت اور ذکر اللہ اور نیک کاموں میں گئے رہو۔ تم جو بھی نیک کام کروگے وہ اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے اور تمہیں اس پر بڑے انعامات ملیں گے۔

#### ضروريات سفرساته لينا

وَتَزَوَّدُ وَافَاِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّتَقُوىٰ . وَأَتَّقُونِ يَا وُلِي الْالْبَابِ ،

اور ( عج میں ) زادِ راہ بھی لے لیا کرو ۔ پھر بہترین زادِ راہ تو پر بیز گاری ہے ۔ اور اے عقل والو مجھ بی سے ڈرتے رہو ۔

تشخری جو لوگ بے سرو سامانی کے ساتھ جج یا عمرہ کے سفر پر نکل کھڑے ہوتے ہیں اور اس کو تو کل کا نام دیتے ہیں ، پھر راستہ میں بھیک مانگتے ہیں ، خود بھی تکلیف اٹھاتے ہیں اور دوسروں کو بھی پیشان کرتے ہیں ان کی ہدایت کے لئے فرما یا کہ تم جج و عمرہ کے سفر میں صرور یات سفر ساتھ لے لیا کرو۔ یہ تو کل کے منافی نہیں بلکہ تو کل کی حقیقت یہ ہے کہ پہلے مقد ور بھر اسباب و وسائل کو اختیار کرے بھرالٹد تعالیٰ پر تو کل کرے۔ (معارف القرآن ۱/۲۸۲) ۔

#### سفرج میں تجارت

١٩٨- لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ اَنُ تَبْتَغُوْا فَضْلا مِّنْ رَّ بُكِمُ ١

تم پر اس میں ذرا گناہ نہیں کہ تم جے کے دنوں میں اپنے پروردگار کا فضل (معاش) تلاش کرو۔

فشانِ نزول: حضرت ابن عباسٌ ہے مروی ہے کہ جاہلیت میں تبین بازار تھے ، عکاظ ، مجنّہ اور ذوالمجاز ۔ جب اسلام کا زمانہ آیا تو لوگ گناہ مجھ کر ان بازار وں میں تجارت کرنے سے رک گئے ۔اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرما• ئی ۔ (مظہری بحوالہ بخاری ۱/۲۳۵) ۔

تشری کے: اس آیت نے یہ واضح کر دیا کہ اگر کوئی شخص دوران ج کوئی سے و شراہ یا مزدوری کرے جس سے نفع ہو جائے تو اس میں کوئی گناہ ہمیں ۔ اصل مدار نیت پہ ہے ۔ اگر کسی شخص کی نیت تھارت یا مزدوری کی ہے اور ضمنی طور پر ج کا بھی قصد کر لیا یا تھارت اور ج کے لئے برابر کا قصد ہے تو یہ دونوں صور توں میں ج تو ہو جائے گاگر ثواب میں کی آجائے گی ۔ اس کے بر خلاف اگر اصل نیت ج کی ہے اور اس کے شوق میں نکلا ہے مگر ج میں کی آجائے گی ۔ اس کے بر خلاف اگر اصل نیت ج کی ہے اور اس کے شوق میں نکلا ہے مگر ج کے مصارف یا گھر کی صرور یات میں تنگی ہے ۔ اس کو بورا کرنے کے لئے کچھ تھارت یا مزدوری کر لی تو یہ اخلاص کے منافی ہمیں ۔ اس میں بھی ہمتریہ ہے کہ خاص ان پانچ دنوں میں جن میں ج کے افعال ادا ہوتے ہیں کسی قسم کی تھارت یا مزدوری نہ کرے ۔ بلکہ ان دنوں کو خالص عبادت و ذکر میں گزارے ۔ (معارف القرآن ۲۸۷) )۔

### وقوف عرفات ومُزُدَلفه

فَاذَاافَفَتُمُ مِّنُ عَرَفْتِ فَاذُكُرُ وااللَّهَ عِنْدَالْمَشْعَرِ ٱلحَرَامِ وَاذْ كُرُولًا كَمَا هَذَ سَكُمُ \* وَانْ كُنْتُمُ مِّنُ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِيَّنَ .

پھر جب تم عرفات سے واپس آنے لگو تو مشعر الحرام کے پاس اللہ تعالیٰ کاذکر کرو اور اس کا ذکر اس طرح کروجس طرح اس نے تتہیں بتایا ہے اور اس سے پہلے تو تم گراہوں میں سے تھے۔

اَفَضْتُمْ: تم والي آؤ - بهال مرادع فات سے مزدلف كو والي آنا ہے - إِفَاضَةً كے ماضى -الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ - يه ايك مقدس بهارٌ كانام ہے جو مُزُدَلف مِن واقعہ ہے - مَشْعَرُ كے معنی شعار اور علامت کے ہیں اور حرام کے معنی محترم و مقدس - اس لحاظ سے مشیر حرام کے معنی محترم و مقدس - اس لحاظ سے مشیر حرام کے معنی یہ ہوئے کہ یہ پہاڑ شعار اسلام کے اظہار کے لئے ایک مقدس مقام ہے - مگز کہ نفیہ مشیر حرام پہاڑ کے آس پاس کے میدان کو مُزُولُف کہتے ہیں - جو مکہ سے چھ میل کے فاصلہ یہ ہے -

عرفات کی و حبہ تسمید اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان یہاں اپنے رب کی معرفت اور عبادت و ذکر الهیٰ کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرتا ہے۔ اس کے علاوہ دنیا کے مسلمانوں کو آپس میں تعارف کاموقع ملتا ہے۔

و قوفِ عرفات مدر ما معظمہ سے مشرق کی طرف طائف کو جو سڑک جاتی ہے ، میدان عرفات اس سڑک پر مکہ معظمہ سے ۱۲ میل کے فاصلہ پر واقع ہے ۔ عرفات لفظاً جمع ہے ۔ یہ حدود حرم سے باہر ہے ۔ ج میں حاجیوں کو اس میدان میں پہنچنا اور زوالِ آفتاب سے مغرب تک یہاں قیام کرنا ج کا اہم ترین فرض ہے ۔ اگر عرفات کا قیام فوت ہو جائے تو ج نہیں ہوتا ۔ کفارے اور فدیہ سے بھی اس کمی کو بورا مہیں کیا جاسکتا ۔

و قوفِ مُزُولُفه: عرفات سے والیی میں رات کو مُزُدلفہ میں قیام اور مغرب وعشاء دونوں نمازوں کو عشاء کے ساتھ اللہ نمازوں کو عشاء کے وقت میں مُزُدلُفہ میں پڑھنااور مشعرِ حرام کے پاس تکبیرو مہلیل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو یاد کرنامُزُدلُفہ کی خاص عبادت ہے۔ وُاُذگروہ کُماَصَدُ مَکُمُ کا یہی مطلب ہے۔

امام ابو حنسیہ کے نز دیک بوم بخرگ فجر طلوع ہونے کے بعد مُزُدلعۂ کا وقوف واجب ہے۔ صحیح مسلم میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس جگہ کھڑے ہو کر بڑی دیر تک ذکر الهیٰ کیا اور دعامانگی یہماں تک کہ صح ہو گئی۔

عبادات و ذکر الهیٰ میں آدمی خود محتار مہمیں کہ جس طرح چاہے اللہ تعالیٰ کو یاد کرے اور جس طرح چاہے اللہ تعالیٰ کو یاد کرے اور جس طرح چاہے اللہ تعالیٰ کو یاد کرے ان کے جس طرح چاہے اس کی عبادت کرے بلکہ ذکر الهیٰ اور ہر عبادت کے خاص آداب ہیں۔ ان کے موافق اداکر ناہی عبادت ہے۔ اس کے خلاف کر ناجائز مہمیں اور نہ ہی اس میں کمی بیشی یا تقدیم و تاخیر اللہ تعالیٰ کو پسند ہے (معارف القرآن ۲۸۸،۴۸۸)، حقانی ۱/۵۹۳ کے۔

١٩٩ ـ ثُمَّ اَفِيُضُوْا مِنْ حَيْثُ اَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغُفِرُ وِاللَّهَ وَإِنَّ اللَّهَ عَلِيَّ اللَّهَ عَفُورُ رَاللَّهَ عَلِيْ اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

مچرتم بھی وہیں سے لوٹ کر آؤجہاں سے دوسرے لوگ لوٹ کر آتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کرو۔ بیشک وہ مغفرت کرنے والا مہر بان ہے۔

النَّاسُ: لوگ - قریش کے سواتمام لوگ مراد ہیں -

فشان نزول: حضرت ابن عبائل اور اسماً "بنت ابو بكر كى روايتوں ميں ہے كہ ج كے واسطے عرب تو عرفات ميں شهرت اور قريش مرد لفذ ميں قيام كرتے تھے ۔ اس پر الله تعالىٰ نے يه آيت نازل فرمائى ۔

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ قریش اپنے آپ کو حمس (شدت اور حیثیت والے) کہلاتے تھے اس لئے وہ اور ان کے حلیف عرفات میں دو سرے اہل عرب کے ساتھ تھہرنے کو عار مجھتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم اہل اللہ ہیں اور حرم کے رہنے والے ہیں اس لئے حدود حرم سے باہر جانا ہمارے لئے مناسب نہیں ۔ یہ بہمانہ کر کے وہ مزدلفہ ہی میں قیام کر لیتے کیونکہ مُردلفہ حدود حرم کے اندر ہے اور عرفات حدود حرم سے باہر ہے ۔ جب دو سرے لوگ عرفات سے چلتے تھے تو قریش کے لوگ مُردلفہ سے چلتے تھے تو قریش کے لوگ مُردلفہ سے چلتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو حکم دیا کہ تم بھی وہیں (عرفات میں) جاؤ جہاں سب لوگ جاتے ہیں ۔ اور بھروہیں سے سب کے ساتھ والیں آؤ ۔ (مظہری ۱/۲۳۲) ۔

آتشری : اس آیت میں اصولِ معاشرت کے سلسلہ کی ایک اہم بات یہ بتائی گئی کہ رہیں ہیں ، قیام و مقام میں بڑوں کو چاہئے کہ چھوٹوں سے ممتاز ہو کر علیحدہ نہ رہیں بلکہ مل جل کر رہیں ۔ اس سے باہمی اخوت و ہمدر دی اور محبت و تعلق پیدا ہو تا ہے اور امیر و غریب کی تفریق مثتی ہے ، مردور و سرمایہ دار کی جنگ ختم ہوتی ہے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لینے آخری ج کے خطبہ میں اس کو خوب واضح کر کے ارشاد فرمایا کہ کسی عربی کو مجمی پریاگورے کو کالے پر کوئی فضیلت میں اس کو خوب واضح کر کے ارشاد فرمایا کہ کسی عربی کو مجمی پریاگورے کو کالے پر کوئی فضیلت بنیں ۔ فضیلت کامدار تقوی اور اطاعت خداو ندی پر ہے ۔ اس لئے مشرکین کے اس فضل کو جس سے وہ مزد لفظ میں قیام کر کے اپنی حیثیت کو ممتاز بناتے تھے ، گناہ قرار دیگر ان پر لازم کیا کہ لینے اس گناہ سے تو بہ و استعفار کریں تاکہ اللہ تعالی ان کی خطا میں معاف فرمادے اور ان پر اپنی رحمت فرمادے۔ (معارف القرآن پر اپنی رحمت فرمادے۔ (معارف القرآن پر اپنی رحمت

ذكرالثدكي تأكبير

٢٠٠ فَاذَا قَضَيْتُمْ مَّنَا سِكَكُمْ فَاذْكُرُ وِاللَّهُ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءَكُمُ أَوْا اللَّهُ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءَكُمُ أَوْا اللَّهُ نَيا وَمَالَهُ فِي اَوْا اللَّهُ نَيا وَمَالَهُ فِي الْوَاسَدَ ذِكُراً وَفَي النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا أَتِنا فِي الدُّنْيَا وَمَالَهُ فِي

ٱلْاخِرَ لَامِنُ خَلَاقٍ .

پھر جب تم ار کان ج پورے کر لو تو اللہ تعالیٰ کو یاد کروجس طرح اپنے باپ دادا کو یاد کرتے تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ ۔ پھر بعض تو کہتے ہیں کہ اے بمارے پرور دگار ہمیں توجو کچھ دینا ہے دنیا ہی میں دے دے اور ان کے لئے آخرت میں کچھے حصہ نہیں ۔

قَضَيْتُمْ: تم اداكر حكو، تم يوراكر حكو \_ قَضَاءٌ عاصى \_

مَنَاسِكَكُمْ: متهارے ج ك كام - متهارى ج كى عبادت - نَسُكُ سے اسم ظرف -

خَلَاق: حصه - فضيلت -

تشری کے: زمانہ جاہلیت میں عرب کے لوگ جب منیٰ میں قیام کرتے تھے تو وہاں مجلسیں منعقد کرکے ان میں مشاعرے اور اپنے آباء و اجداد کے مفاخر اور کار ناموں کو بیان کرتے تھے ۔ ان کی مجلسیں اللہ تعالیٰ کے ذکر سے بالکل خالی ہوتی تھیں ۔ وہ اپناتمام وقت لغو اور فضول چیزوں میں ضائع کرتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرما یا کہ جب تم احرام کے افعال مکمل کرکے منیٰ میں قیام کرو تو وہاں اللہ تعالیٰ کو یاد کرو اور اپنے آباء و اجداد کاذکر چھوڑ کر اس سے بھی زیادہ اللہ تعالیٰ کو یاد کرو اور اپنے آباء و اجداد کاذکر چھوڑ کر اس سے بھی زیادہ اللہ تعالیٰ کو یاد کرو اور اپنے آباء و اجداد کاذکر اور اس سے دعائیں تو کرتے تھے مگر وہ دعائیں بعض لوگ ان مبارک ایام میں اللہ تعالیٰ کاذکر اور اس سے دعائیں تو کرتے تھے مگر وہ دعائیں مرف د نیوی حاجات ، عربت و راحت کے لئے ہوتی تھیں وہ اپنی دعاؤں میں آخرت کی ذرا فکر نہیں کرتے تھے ۔ اس لئے فرما یا کہ ایسے لوگوں کاآخرت میں کوئی حصہ نہیں ۔ (معارف القرآن ۱۹۳) ۔

#### آخرت کے طالب

١٠١، ٢٠١ - وَ مِنْهُمُ مَّنَ يَّقُولُ رَبَّنَا أَتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَهَ وَ فِي الْأَخِرَةِ حَسَنَهَ وَ فِي الْأَخِرَةِ حَسَنَه وَ وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَه وَ وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَه وَ وَفِي كَالُمُ مُولِيكُ مِّ مَّمَّا لِلْأَخِرَةِ عَلَيْكَ لَهُمُ نَصِيبٌ مِّ مَّا الْأَخِرَةِ عَلَيْكَ لَهُمُ نَصِيبٌ مِّ مَّا اللهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ وَ مَا اللهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ وَ اللهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ وَ اللهُ مَا اللهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ وَ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ الله

اور ان میں سے بعض یہ کہتے ہیں کہ اے ہمارے پرور دگار ہمیں دنیامیں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی اور ہمیں دورخ کے عذاب سے بچا ۔ یہی وہ لوگ ہیں جتکو ان کے اس عمل کی بدولت بڑاحصہ ملے گااور اللہ تعالیٰ جلد حساب لیننے والا ہے ۔ قِنْ الله بميں بچا۔ تو بمیں محفوظ رکھ۔ وِقَاءُ و قِلَيَةً سے امر ہے۔ مُصِیْتُ : حصہ ۔ ٹکڑا۔ قست ۔ جمع نصب ۔

فشمان مزول: علامہ بغوی نے اپنی سند سے حضرت انس سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے ایک شخص کو و مکھا کہ ایساد بلاہو رہا ہے کہ جسے انڈے میں سے پر ندے کا بچہ نکلتا ہے ۔ آپ نے اس سے بوچھا کہ تو اللہ تعالیٰ سے کچے دعا کر تاتھا یا کچے مانگا کر تاتھا ۔ اس نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں یہ کہا کر تاتھا کہ اے اللہ آپ مجھے جس قدر عذاب اخرت میں دیں گے وہ دنیا ہی میں دے لیجئے ۔ آپ نے فرما یا سُبُحَانَ اللہ ! تیرے اندر اس عذاب کو آخرت میں دیں گے وہ دنیا ہی میں دے لیجئے ۔ آپ نے فرما یا سُبُحَانَ اللہ ! تیرے اندر اس عذاب کو برداشت کرنے کی قوت نہیں ہے ۔ تو نے اس طرح کیوں نہ کہا ۔ رُبُنا اُتِنا فِی اللہ نُیا ۔ .... النّارِ ، پنا پی اس شخص نے اس کے بعد اس دعا کو پڑھنا شروع کر دیااور اللہ تعالیٰ نے اس کو شفا دیدی ۔ پنامی اس شخص نے اس کے بعد اس دعا کو پڑھنا شروع کر دیااور اللہ تعالیٰ نے اس کو شفا دیدی ۔ (مظہری ۱۱/۲۳۰ میں نے اس کثیر ۱۱/۲۲۳) ۔

تشری کے: انبیاء علیم السلام کی سنت یہ ہے کہ جس طرح وہ اللہ تعالیٰ سے آخرت کی بھلائی اور بہتری مانگتے ہیں اسی طرح دنیا کی بھلائی اور آسائش بھی طلب کرتے ہیں ۔ اسی طرح جو لوگ آخرت کو پیش نظر رکھتے ہیں وہ اپنی دعاؤں میں دنیا و آخرت دونوں کی بھلائی مانگتے ہیں ۔ ایسے لوگوں کی کوشش بار آور ہوتی ہے اور وہ دونوں جہانوں کی بھلائی حاصل کرتے ہیں ۔ (معارف القرآن ۹۳ میلائی ۔ (معارف القرآن ۹۳ میل ) ۔

حضرت انسُّ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اگر سو مرتبہ بھی دعا فرماتے تھے تو رُبَّناً اٰجِتَا فِی اللَّهُ نُیاَ ہے دعا شروع فرماتے اور اسی پر ختم فرماتے تھے۔ اور اگر دو دعائیں فرماتے تو ان دو نوں میں سے ایک یہی دعاہوتی تھی۔ (مظہری ۱/۲۳۰)۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ بہت جلد اپنی ساری مخلوق کاحساب لے گااور ان پر جزا وسزا مرتب فرمائے گا۔ حضرت حسن فرماتے ہیں کہ جتنی و بر میں آنکھ جھپکتی ہے اللہ تعالیٰ اس سے بھی جلد حساب لے لے گا۔ (مظہری ۱/۲۴۱)۔

منیٰ میں قیام کی مدت

٣٠١- وَأَذْكُرُ وِاللَّهُ فَيْ آياً مِ مَعَدُ وَ لَا يَعَجَلَ فَي يَوْمَيْنَ فَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوْ اللَّهُ عَلَيْهِ لِمَنِ التَّقَيْءَ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلُمُ عَلَيْهِ لِمَنِ التَّقَيْءَ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلُكُمُ اللَّهِ يَعْمُ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلَتُكُمُ اللَّهِ يَعْمُ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلَتُكُمُ اللَّهِ يَعْمُ اللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلَتُهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلَتُهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلَتُهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوْ آَلُونَا وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَالْعَلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَالْعَلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَالْعُلُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ لَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْ

اور الله تعالیٰ کو گنتی کے چند دنوں میں یاد کرو۔ پھر جو کوئی دوہی دن میں جلدی چلا گیا تو اس پر بھی کچھ گناہ نہیں اور جو تھہرارہا تو اس پر بھی گناہ نہیں۔ یہ ان کے لئے ہے جو پر ہیز گاری کریں۔ اور تم اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہواور جان لو کہ تم سب کو اس کے پاس جمع کیا جائے گا۔

مَعْدٌ وَ دُنِ سِكَنے ہوئے ۔ گنتی كے چند دن ۔ واحد مَعْدُوْدَ وَاَُ يَهِاں چند دنوں سے مَراد ايّامِ تشريق ہیں( ۱۰زی الحجہ سے ۱۳زی الحجہ تک) جِن میں ہر نماز كے بعد تكبير كہنا واجب ہے ۔

تَعَجَّلَ: اس نے عجلت کی ۔اس نے جلدی کی ۔ تعجَلُّ سے ماضی ۔

تَا تَخُورَ -اس نے تاخیری - وہ پیچے رہا - تَاخَرُ کے ماصلی -

تُحْشُرُ وْنَ: تم جمع كَ جاوَك - تم الحف كة جاوَك - حَشْرٌ ع مضارع مجول -

آتشری جے جو شخص عیر کے بعد صرف دو دن یعنی ۱۲ ذی الحجہ تک منی میں قیام کر کے واپی آ جائے تو اس پر بھی کوئی گناہ نہیں اور جو تیسرے دن یعنی ۱۱۳ ذی الحجہ تک قیام کرے اس پر بھی کوئی گناہ نہیں ۔ جاج کو دونوں صور توں میں اختیار ہے جس پر چاہیں عمل کریں ۔ السبۃ افضل یہی ہے کہ تیسرے دن ( ۱۱۳ ذی الحجہ ) تک تھہریں ۔ جو شخص دوسرے دن غروب آفتاب سے پہلے من سے چلا آیا اس پر تیسرے دن کی رمی واجب نہیں لیکن اگر منی میں آفتاب غروب ہو گیا تو پھر سے جاتا ہی اس بر تیسرے دن کی رمی واجب نہیں اناجائز نہیں ۔ السبۃ تیسرے دن کی رمی میں یہ تیسرے دن کی رمی میں یہ رعایت ہے کہ وہ زوالی آفتاب سے پہلے بھی ہو سکتی ہے ۔

اس كے بعد فرمایا كہ يہ تمام باتيں اللہ تعالیٰ ہے ڈرنے والوں اور اس كے احكام كی پابندی
كرنے والوں كے لئے ہيں كيونكہ اللہ تعالیٰ ججاور دوسری عباد تيں انہی لوگوں كی قبول كرتا ہے جو
اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے اور اس كی اطاعت كرتے ہيں۔ جيسا كہ ارشاد ہے آئماً يَتَقَبَّلُ اللہُ مِنَ الْمُتَقِّينَ ۔
(مائدہ ۲۷) بيشك اللہ تعالیٰ متقيوں كاہی عمل قبول كرتا ہے۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہو اور یقین کرو کہ تم سب اس کے پاس جمع ہونے والے ہو ، اس نے بہت زمین پر پھیلایا پھر وہی سمیٹ لے گا ، پھر اس کی طرف حشر ہوگا ، وہ مہارے کھلے ہوئے اور اس کی طرف حشر ہوگا ، وہ مہارے کھلے ہوئے اور چھپے ہوئے تمام اعمال کاحساب لے گا۔ اور ان پر جزاو سزادے گائیس تم جہاں کہیں بھی ہواسی سے ڈرتے رہو۔ (معارف القرآن ۲۹۳ ، ۲۹۳ / ۱، ابن کثیر ۱/۲۴۵)۔

# سخت جھگڑالوآدمی

٢٠٣- وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُّعُجُبِكَ قَوُلُهُ فِي الْحَيُولِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهُ عَلَى مَا فِي الْحَيُولِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَالَدُّالْخِصَامِ .

اور (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) بعض آدمی ایسا بھی ہو تا ہے جس کی بات دنیا کی زندگی میں آپ کو بھلی معلوم ہوتی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کو اس پر گواہ بھی تھہراتا ہے جو اس کے دل میں ہے حالانکہ وہ سخت ( دشمن ) جھگڑالو ہے ۔

يُعْجَبِكَ: وه بَخِصَ تَعِب مِن دُالنّائ - وه بَخِصَ لِسند آنائ - اِعِجَابُ مضارع - المُحَبِين أَنا اللّهِ مضارع - المُحَبِين اللهِ مَن مَن اللّهُ اللهِ اللهِ مَن اللّهُ اللهِ اللهِ اللهُ مَن اللّهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

الخصام: هگراكرنا-مباحث كرنا-مصدر --

فشان نزول علامہ بنوی نے کلی ،مقاتل ،اور عطاکی روایت سے فرمایا کہ اخلس بن شریق افتقی بنی زہرہ کا حلیف تھا۔ یہ شخص بہایت فصح و بلیغ اور بہت شیریں کلام تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آتا اور بیٹھاتھا۔ خوب باتیں بناتا اور قسمیں کھا کھا کر اسلام کا دعویٰ اور آپ سے اظہار محبت کر تاتھا۔ حقیقت میں وہ منافق تھا۔ جب آپ کی مجلس سے اٹھکر جاتا تو فساد و شرارت اور خلق خدا کو تکلیف بہنچانے میں لگ جاتا۔ اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ (مظہری ۱/۲۳۲)

تعقری اس سے پہلے یہ بتایا گیا ہے کہ کچے بدقسمت انسان صرف دنیا کے پیچے گئے ہوئے ہیں۔ وہ آخرت کی بھلائی سے بالکل محروم ہیں۔ مگر نیک بندے اللہ تعالیٰ سے دنیا اور آخرت دونوں کی بھلائی طلب کرتے ہیں اور دوزح کے عذاب سے پناہ مانگتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں بد بخت اور منافقین کا حال بیان فرمایا ہے۔ کہ ان کی زبان بہت شیریں ہوتی ہے۔ ظاہر میں وہ بڑی بخت اور منافقین کا حال بیان فرمایا ہے۔ کہ ان کی زبان بہت شیریں ہوتی ہے۔ ظاہر میں وہ بڑی بختے ہوجے کی باتیں کرتے ہیں۔ قسمیں کھا کھا کر لینے سچاہونے کا لیقین دلاتے ہیں، بات بات پر اللہ تعالیٰ کو گواہ مشہراتے ہیں مگر حقیقت میں وہ اسلام کے دشمن ہیں۔ اور دل سے فتنہ پرور اور سخت بھگڑا لوہوتے ہیں۔ ایک حدیث میں ہو اسلام کے دشمن ہیں۔ اور دل سے فتنہ پرور اور سخت وہ سے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ براشخص وہ ہے ہو سخت بھگڑا لوہو۔

# منافقوں کی نشانیاں

٥٠١- وَاذَا تَوَلَّى سَعْى فِي أَلاَرُضِ لِيُفْسِدَ فِيهُا وَيُهْلِكَ الْحَرُثَ وَالنَّسْلَءَ وَالْلَهُ لا يُحِبُّ الفَسَادَ ،

اور جب وہ (آپ کے پاس ہے) پیٹھ پھیرتا (چلاجاتا) ہے تو ملک میں فساد ڈالنے اور کھیتی اور مولیثی کو ہر باد کرنے کی کوشش میں لگ جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ فساد کو پسند نہیں کرتا۔

الْحَرْثَ: كُسيّ - مصدر ہے -

النكشل: نسل-اولاد

تشری : گزشته آیت میں منافقوں کی کچھ نشانیوں کا بیان تھا۔ مثلاً اسلام کی ہمدر دی کا دعویٰ کرنا بات بات بر الله تعالیٰ کو گواہ محمرانا۔ وغیرہ اِس آیت میں ان کی مزید نشانیاں بتائی گئی ہیں۔ کہ یہ لوگ ملک میں فتنہ و فساد کی آگ ہمرہ کاتے ہیں۔ ہنگامہ آرائی کرتے ہیں۔ مختلف طریقوں سے لوگوں میں تفرقہ ڈالتے ہیں۔ لوگوں کی تھیتیوں کو جلاتے اور ان کے مویشیوں کو ہلاک کرتے ہیں۔ نواکار تکاب کرتے ہیں۔ خلاف فطرت فعل کارتکاب کرتے اور توں کے حقوق مارتے ہیں اور انہیں ذلیل و رسواکرتے ہیں۔ خلاف فطرت فعل کارتکاب کرکے نسل انسانی کو تباہ کرتے ہیں۔

٢٠٦ - وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ اَ خَذَتُهُ الْعِزَّ لَا بِالْإِثْمِ فَحَسْبَهُ جَهَنَّمُ مَ وَلَبِئْسَ الْمِهَادُ ١

اور جب اس کو کماجاتا ہے کہ تو اللہ تعالیٰ ہے ڈر تو غرور اس کو گناہ پر آمادہ کرتا ہے۔ سو اس کو جہنم کافی ہے اور وہ بہت بری جگہ ہے۔

تعشری : اس آیت میں منافقوں کی ایک اور نشانی بیان کی گئی ہے کہ یہ لوگ جھوٹے دعوے کرنے ۔ اور اپنے جھوٹ کو بچ ثابت کرنے کے لئے جھوٹی قسمیں کھانے اور فتنہ و فساد مچانے کے ساتھ ساتھ اپنے غرور و تکبر کی بنا پراللہ تعالیٰ ہے بھی سر کشی اور بغاوت پر اتر آتے ہیں ۔ جب لوگ ان کو مجھاتے ہیں کہ ہنگامہ آرائی ۔ فتنہ و فساد اور ہر قسم کی شرارت چھوڑ کر سید ھے راستہ پر آجاؤ، اللہ تعالیٰ ہے ڈرو، اور اس کے بتائے ہوئے راستہ پر چپوتو وہ غرور و تکبر میں آگر اور زیادہ گناہ پر آمادہ ہو جاتے ہیں اور اپنے جھوٹے وقار کو قائم رکھنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں دلیر ہو جاتے ہیں اور لوگوں پر ظلم کرنے لگتے ہیں ۔ الیہ بی لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں دلیر ہو جاتے ہیں اور لوگوں پر ظلم کرنے لگتے ہیں ۔ الیہ بی لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ نے جہنم تیار کی ہے جہاں انہیں رکھا جائے گا۔ یہ بمیشہ اس میں جلتے رہیں گے اور اپنے غرور کامزہ حکیصتے رہیں گے۔

# الثدكى رضا چلہنے والا

٢٠٤ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشُرِى نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرُ ضَاتِ اللَّهِ ١ وَاللَّهُ رَءُ
 وُفُّ بِالْعِبَادِ ١

اور بعض آدمی ایسا بھی ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی میں اپنی جان بھی دے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ لینے بندوں پر بڑی شفقت رکھتا ہے۔

فیمان نرول : حارث بن اسامہ اور ابن ابی حاتم نے سعید بن مُسیّب ہے بسند صحح روایت کی ہے کہ حضرت صُبیّب رومی مکہ ہے ، جرت کر کے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں جا رہے تھے کہ راستہ میں قرایش کی ایک ، تماعت نے ان کا راستہ روک لیا ۔ حضرت صبیب اپنی سواری ہے اتر گئے اور لینے ترکش میں ہے تیر نگال کر تیار ہو گئے اور قرایش کی اس ، تماعت کو مخاطب کر کے کہا کہ اے قرایش کے گروہ تم سب جانتے ہو کہ میں تیراندازی میں تم سب ہے زیادہ ماہر ہوں اور میراتیر کبھی خطا بہیں کرتا اور قسم ہے الله کی جب تک میرے ترکش میں ایک تیر بھی باقی ہے تم بچھ تک بہیں پہنے سکو گ اور تیروں کے ختم ہونے کے بعد جب تک تلوار کا کچھ حصہ بھی باقی رہے گامیں تلوار چلاتا رہوں گا۔ پھر اس کے بعد جو تم چاہو کر لینا۔ اگر تم چاہو تو میں تہیں لینے باقی رہے گامیں تلوار چلاتا رہوں گا۔ پھر اس کے بعد جو تم چاہو کر لینا۔ اگر تم چاہو تو میں تہیں لینے مال کا پیہ بنا دیتا ہوں جو مکہ مکر مہ میں رکھا ہوا ہے ۔ تم جاکروہ مال لے لو اور میرار استہ چھوڑ دو۔ اس پر قریش کی جماعت راضی ہوگئی۔ حضرت صبیب ان سے چھوٹ کر صحح و سالم ، آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوگئی۔ حضرت صبیب ان سے چھوٹ کر صحح و سالم ، آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوگئی۔ حضرت صبیب ان سے چھوٹ کر صحح و سالم ، آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوگئی۔ ور تمام واقعہ بیان کیا۔ آپ سن کر بہت خوش ہوگئی۔ اس کے بعد یہ قرمایا کہ اے ابو یکی تہماری تیع خوب نافع ہوئی۔ اے ابویکی تہماری تیع خوب نافع ہوئی۔ اے ابویکی تہماری تیع خوب نافع ہوئی۔ اے ابویکی تہماری تیع خوب نافع ہوئی۔ اس کے بعد یہ آیت ناز ل ہوئی۔ (مظہری بحوالہ حاکم ، ابن ابی حاتم ، ابن جریر وغیرہ میں ارا

تشریکے: بعض لوگ الیے عقلمند اور داناہیں کہ وہ خوب جانتے ہیں کہ عرت تو اللہ تعالیٰ کی راہ میں جانبازی اور سر فروشی ہی سے حاصل ہوتی ہے۔ الیے ہی لوگ اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنو دی حاصل کرنے کے لئے اپنی جانوں کو اللہ تعالیٰ کے ہاتھ فروخت کر دیتے ہیں۔ الیے بندوں پر اللہ تعالیٰ ہمت ہی مہربان ہے کیونکہ یہ لوگ اس کے مخلص ہیں اور اس سے پی مجبت رکھتے ہیں۔

اسلام کو پوری طرح قبول کر ما

٢٠٩،٢٠٨ - يَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُواادْ خُلُوافِي السِّلْمِ كَافَّهُ مَّ وَلاَ تَتَبِعُوْا خُطُوتِ الشَّيْطِنِ وَإِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِيْنَ وَفَانُ زَلَلْتُمْ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَ تُكُمُ الْبَيِّنْ وَفَا لَكُمُ عَدُوَّ مُّبِيْنَ وَفَانُ زَلَلْتُمْ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَ تُكُمُ الْبَيِّنْ وَ فَاعْلَمُ وَالنَّهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ .

اے ایمان والو! اسلام میں بورے بورے داخل ہوجاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو بیشک وہ ہمہارا کھلا دشمن ہے ۔ بھراگر تم واضح دلیلیں آجانے کے بعد بھی پھسل گئے تو جان لو کہ بیشک اللہ تعالیٰ بھی زبر دست حکمت والا ہے ۔

میں آیم: اس کے لفظی منعی صلح و امن کے ہیں ۔ جمہور صحابہ اور تابعین کے نزدیک یہاں اسلام مراد

كَنَّافَةً اللهِ رب بورے ، تمام -زَ لَلْتُهُمْ اللهِ مِصلے - تم نے لغزش كى - تم دُ كَمَّائِ ، زَلَّ سے ماصى -

فشمان نزول: ابن جریر نے عکر مہ ہے روایت کی کہ یہود میں ہے جو لوگ مسلمان ہوگئے اسد من میں سے حضرت عبد اللہ بن سلام ، تعلیہ ، ابن یا مین ، اور سعید بن عمرو ، کعب کے بیٹے اسد و اسید اور قیس بن زید وغیرہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ، ہم ہفتہ کے دن کی تعظیم کیا کرتے تھے ۔ آپ ، ہمیں اجازت دیجئے کہ ، ہم اب اس کی تعظیم کیا کریں اور تو ریت بھی تو اللہ تعالیٰ بی کی کتاب ہے آپ اجازت دیجئے کہ ، ہم رات کو کھڑے ہو کر اس کو پڑھا کریں ۔ علامہ بغوی نے بھی اس طرح بیان کیا ہے اور یہ بھی کہا ہے کہ یہ لوگ اسلام لانے کے بعد بھی او نث کے دورہ اور گوشت کو حرام جانتے تھے ۔ اس پریہ آیت نازل ہوئی ۔

تنظری کے: گزشتہ آیات میں ایمان و اخلاص کاذکر کیا گیاتھا اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ ایمان و اخلاص کا تقاضایہ ہے کہ تم دین اسلام میں بورے بورے داخل ہو جاؤ۔ اور اس میں یہودیت وغیرہ کو نہ ملاؤ۔ اور شیطان کے نقش قدم پر مت چلو کہ اس کے بہکائے میں آگر ہفتہ کی حُرمت کرنے لگو اور اونٹ کو اپنے او پر حرام کرلو حالانکہ یہ سب امور منسوخ ہو چکے اور شیطان تو متہارا کھلاد شمن ہے۔ اس کے فریب سے بچتے رہو۔

حضرت جابر من عبداللہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر شنے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم یہود ہے الی باتیں سنتے ہیں جو ہمیں اچھی لگتی ہیں ۔ اگر آپ کی رائے ہوتو ہم ان میں سے بعض باتیں لکھ لیا کریں آپ نے فرما یا کہ

کہ تم بھی اسی طرح حد سے بڑھو گے جس طرح یہود و نصاری بڑھ گئے ہیں۔ میں تو ہمہارے لئے صاف اور روشن شریعت لایا ہوں۔ اگر موسیٰ علیہ السلام بھی اس وقت زندہ ہوتے تو ان کو بھی میری اتباع کے سواچارہ نہ ہوتا۔ (مظہری بحوالہ امام احمد ، بیہقی۔1/۲۲۹)۔

كفاركو تتبسيه ومتهديد

المَالِيَكَةُ وَقُلِي لِنُظُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَاتِيكُمُ اللَّهُ فِي ظُللٍ مِّنَ الْغَامِ وَ الْمَالِيَكَةُ وَقُللٍ مِّنَ الْغَامِ وَ الْمَالِيكَةُ وَقُلِي الْلَهِ تُرْجَعُ الْاُمُورُ ، سَلْ بَنِي إِسْرَاءَ الْمَالِيكَةُ وَقُل اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَلْ اللهِ مِنْ اللهِ مَلْ اللهِ اللهِ اللهِ مَلْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

کیا یہ لوگ اسی کے منتظر ہیں کہ اللہ تعالیٰ اور فرشتے باد لوں کے سایہ میں ان پر آئیں اور معاملہ طے ہو جائے ۔ اور سب باتیں اللہ تعالیٰ کے ہی اختیار میں ہیں ۔ آپ بنی اسرائیل سے بوچھئے کہ ہم نے ان کو کس قدر کھلے کھلے معجزات دئے تھے اور جو کوئی اللہ تعالیٰ کی فعمت یاکر اس کو بدل ڈالے تو بیشک اللہ تعالیٰ کاعذاب سخت ہے۔

يَنْظُرُ ونَ - وه انتظار كرتيس - وه و يكي بين - نَظْرَ ع مضارع -

فَظَلِيل: سائبان - بادل - مُراد عذابِ الهيٰ -

الْغُمَام: بادل-سفيدابر-

قَضِيَ: وه فيصله كيا كيا - وه بوراكرديا كيا - قَضَاءً على ماصنى مجول -

تعضرت کے باوجود ہماری طرف رجوع کرنے میں صیلے ہمانے کرتے ہو۔ اب اور کیا باقی رہ گیا ہے موائے اس کے کہ تمہماری طرف رجوع کرنے میں صیلے ہمانے کرتے ہو۔ اب اور کیا باقی رہ گیا ہے سوائے اس کے کہ تہمارے اعتقاد کے مطابق اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے تہمارے سامنے آجائیں ، سوائے اس کے کہ تہمارے اعتقاد کے مطابق اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے تہمارے سامنے آجائیں ، شب تم مانو گے۔ ہم قادر مطلق بیں یہ بھی کر سکتے ہیں۔ بنی اسرائیل کے علماء سے بوچھو کہ ہم نے ان کو کیا کچھ نشانیاں مہنیں و کھائیں مثلاً تحضرت موسیٰ علیہ السلام کے ہاتھ کی لکڑی کاسانپ بن جانا ، ان کے ہاتھ کاروشن اور چمکدار ہو جانا ۔ ان کے لئے دریا کو چیر دینا ۔ ان پر سخت گر میوں میں ابر کا سایہ کر دینا ، مَن و سَلویٰ اتارنا ۔ وغیرہ ۔ یہ سب معجزات میری قدرت کاملہ کو ظاہر کرنے اور صفرت موسیٰ کی نبوت کو چ ثابت کرنے کے لئے کافی تھے ۔ اس کے باوجود انہوں نے میری نعمتوں پر شکر کی بجائے کفر پر اڑے د ہے اور میری نعمتوں پر شکر کی بجائے نا

شکری کرتے رہے جس پر میں نے ان کو ہلاک کر دیااور جو ہماری نعمتوں کی قدر نہیں کرتا ہم اس کو سخت عذاب دیتے ہیں ۔ (حقانی ۵۰۰/۱،۱ بن کثیر ۱/۲۳۹) ۔

# متقيوں كو فوقيت حاصل ہو نا

٢١٢ - زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُ وا الْحَيْولَا الدُّنْيَا وَيَسْخَرُ وْنَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمَنْوَا وَاللَّهُ يَرُ وَنَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمَنْوَا وَاللَّهُ يَرُزُونَ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ الْمَنْوَا وَاللَّهُ يَرُزُونَ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ..

کافروں کے لئے دنیا کی زندگی عمدہ کرکے و کھائی گئی ہے اور وہ مومنوں سے متسحز کرتے ہیں حالانکہ قیامت کے روز پر ہیزگار ان سے بالا تر ہوں گے اور اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے ہے حساب روزی دیتا ہے۔

رُ بِین : زینت دی گئی، وہ سنواری گئی۔ تَزُیین کے ماصلی۔

يَسْخُورُ وْنَ: وه مُسْحِزَكرتِ بين - وه مذاق اراتِ بين - تَحَرُّو تُحْرِيةً يَ مضارع -

فُوْقَهُمْ: ان كاو يران سے بر حكر - ظرف مكان ب-

تعظم مینے: اہل ایمان کی نظر میں دنیااور اس کی نعمتوں میں کوئی کشش اور پائیداری بہیں۔ ان پر کافری جان دیتے ہیں اور ابہیں کی آذ مائش کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو دنیا میں ہر طرح کی آسائش دی ہوئی ہے کیو نکہ یہ لوگ آخرت پر یقین بہیں رکھتے ، صرف دنیا کو مد نظر رکھتے ہیں۔ اس کے بر عکس لہل ایمان آخرت پر یقین رکھتے ہیں اور یاد اہیٰ میں مشغول رہتے ہیں ، اس لئے دنیا بوری حاصل بہیں کرتے ۔ کافر دنیا کے مال و دولت اور عربت و جاہ پر فحز کرتے ہوئے مسلمائوں کو بیوقوف اور مفلس مجھ کران پر قبقے لگاتے ہیں اور ان کامذاق اڑاتے ہیں حالانکہ قیامت کے روز بیل ایمان ان سے بالا تر ہوں گے اور وہ کافروں پر اسی طرح ہنسیں گے جس طرح وہ دنیا میں ان لئل ایمان ان سے بالا تر ہوں گے اور وہ کافروں پر اسی طرح ہنسیں گے جس طرح وہ دنیا میں ان لئل ایمان پر بنستے تھے ۔ کیونکہ کافراس وقت ذکت ور سوائی میں ہوں گے ۔ جہاں تک رزق کا تعلق لئل ایمان پر بنستے تھے ۔ کیونکہ کافراس وقت ذکت ور سوائی میں ہوں گے ۔ جہاں تک رزق کا تعلق ہا اس میں کافرو مومن ہونے کو کچھ دخل بہیں ۔ اللہ تعالیٰ اپنی حکمت سے جس کو چاہتا ہے بے اس میں کافرو مومن ہونے کو کچھ دخل بہیں ۔ اللہ تعالیٰ اپنی حکمت سے جس کو چاہتا ہے بے حساب رزق عطافر مادیتا ہے ۔ (حقائی ای ۱۸) ۔

ایک حدیث میں ہے اے ابن آدم! تو میری راہ میں خرچ کر کہ میں بچھے دیتا ہی رہوں گا۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ آپ نے حضرت بلال سے فرمایا کہ تم راہ خدا میں دئے جاؤ اور عرش والے سے تنگی کاخوف نہ کرو۔ مسندا حمد میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دنیااس کا گھرہے جس کا گھرنہ ہو۔ دنیااس کامال ہے جس کا کوئی مال نہ ہو اور دنیا کے لئے وہ جمع کرتا ہے جیے عقل نہ ہو۔(ابن کثیر ۱/۲۴۹)۔

حضرت سبل بن سعد سے مروی ہے کہ ایک آدمی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس

ہے گزرا۔ آپ نے ایک دوسرے آدمی سے جو آپ کے پاس بیٹھاہوا تھا بو چھا کہ تم اس آدمی کو کیسا

گھتے ہو۔ اس نے عرض کیایہ بڑا شریف آدمی ہے اور اللہ کی قسم یہ اس شان کا آدمی ہے کہ اگر ہمیں
پیغام بھیج تو فو را اس کی شادی ہوجائے اور اگر کہیں کسی کی سفارش کرے تو فور آقبول ہوجائے ۔

آپ یہ سنکر خاموش رہے ۔ پھر ایک اور آدمی اُدھرسے گزرا۔ آپ نے اس کے متعلق بو چھا کہ اس
کے بارے میں تم کیا کہتے ہو۔ اس نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ مسلمانوں میں

بہت غریب آدمی ہے ، یہ ایسا ہے کہ اگر کہیں پیغام بھیج تو کوئی شادی بھی نہ کرے اور اگر کسی کی
سفارش کرے تو وہ بھی کوئی منظور نہ کرے اور اگر کچھ کہ تو کوئی سنے بھی نہیں اس پر آپ نے
فرمایا کہ و لیے (وہلے والے) آدمیوں کی بحری ہوئی زمین سے یہ اکیلا بہتر ہے۔ (مظہری، بحوالہ بخاری
شریف ۲۵۲، ۲۵۲) ۔

#### اختلاف عقائد

٢١٣ - كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً . فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنْذِرِينَ مُ وَانْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتٰبِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا الْحَتَلَفُوْافِيهِ وَمَا الْحَتَلَفُ فِيُهِ إِلاَّ النَّذِينَ الْوَتُولُامِنَ بَعْدِمَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنْتُ وَيُولُومُنَ بَعْدِمَا جَاءَتُهُمُ الْبَيْنَاتُ وَيُولُومُنَ بَعْدِمَا جَاءَتُهُمُ الْبَيْنَاتُ وَيُولُومُنَ الْمَنُوالِمَا الْحَتَلَفُوافِيهِ مِنَ الْبَيْنَاتُ وَيُولُومُ اللَّهُ الَّذِينَ الْمَنُوالِمَا الْحَتَلَفُوافِيهِ مِنَ الْبَيْنَاتُ وَيَا اللهُ ا

(ابتداء میں) سب لوگ ایک ہی گروہ تھے (اس کے بعد ان میں اختلاف ہواتو) پھر اللہ تعالیٰ نے نبی بھیج جو خوشخبری دیتے اور ڈراتے تھے اور ان کے ساتھ پی کتاب بھی نازل کی تاکہ اللہ تعالیٰ اختلافی باتوں میں لوگوں کے درمیان فیصلہ کر دے اور واضح دلائل آ جانے کے باوجود اس کتاب میں محض ضدگی وجہ سے انہی لوگوں نے اختلاف کیا جن کو کتاب دی گئی تھی ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے مومنوں کو اس امرکی ہدایت کر دی جس میں وہ اختلاف کیا کر تے تھے اور اللہ تعالیٰ جن کو چاہتا ہے سیدھار استہ دکھاتا ہے۔

أُمَّةً: بماعت ملت بجع أمَمُ أ

كِفْياً: بغاوت - سركش - ضد -

مِانِدِنِهِ: اپنے حکم ہے۔ اپنی اجازت ہے۔ یہاں مراد اللہ تعالیٰ کا فضل اور توفیق ہے۔

ربط آبات اس سے پہلے اللہ تعالیٰ نے دنیا کی محبت کو دینِ حق سے اختلاف کرنے کی وجہ
بنایا تھا۔ یہ آیت بھی اس مضمون کی تائید میں ہے کہ مدت سے یہی ہوتا چلاآ رہا ہے کہ ہم دینِ حق
کے بارے میں کھلی نشانیاں اور واضح دلائل بیان کرتے ہیں اور دنیا کے طالب اپنی دنیوی اغراض
کے سبب اس سے اختلاف کرتے ہیں۔

تعشری : اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ ایک زمانے میں تمام لوگ ایک ہی عقیدہ اور خیال کے حامل تھے پھر رفتہ رفتہ ان میں اختلاف پیدا ہونے لگااور کچھ عرصہ کے بعد ان کے عقائد بھی ایک دوسرے سے مختلف ہوگئے اور فیصلہ کر نامشکل ہو گیا کہ کون حق پر ہے اور کس کے عقائد باطل بیں ۔ اس اختلاف کو دور کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے انبیاء علیہم السلام کو مبعوث فرما یا اور ان پر اپنی کتابیں نازل فرمائیں ۔ کوئی قوم ، کوئی زمانہ اور کوئی جگہ نبیوں اور ان کے جانشینوں سے خالی بہتیں رہی ۔ تمام انبیاء اور رسول اپنے اپنے زمانے اور اپنی اپنی قوم کی ہدایت و رہمائی کے لئے احکام بنیان کرتی تھیں اور فروع میں اپنے اپنے خوا و ندی لیکر آتے رہے ۔ تمام شریعتیں اصل کے اعتبار سے ایک ہی تھیں اور فروع میں اپنے اپنے نوانے کی ضروریات کے لئاظ سے احکام بیان کرتی تھیں ۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے ۔

إِنَّا اَرُسَلُنٰكَ بِالْحَقِّ بَشِيْرًا وَّ نَذِيرًا ، وَ إِنْ مِّنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرًا ، وَ إِنْ مِّنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرً ، (فاطر٢٣)

بیشک ہم نے آبکو دین حق دیکر بشارت دینے والااور خبردار کرنے والا بناکر بھیجا ہے اور کوئی امت ایسی نہیں گزری جس میں کوئی خبردار کرنے والانہ آیا ہو ۔

إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرً وَ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ . (الرعد آيت ) -

بلاشبہ آپ کا کام تو (عذاب ہے) خبردار کر دینا ہے اور ہر قوم کے لئے ہادی آتے رہے ہیں

وَلِكُلِّ اُمَّةٍ رَّ سُولٍ ـ فَاِذَا جَاءَرَ سُولُهُمْ قُضِىَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسُطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ـ (بونس ٢٠) ـ

ہرامت کے لئے ایک رسول ہوا ہے۔ اس جب ان کارسول ان کے پاس آ چا تو اس کے

#### بعد انصاف کے ساتھ ان کا فیصلہ کیا گیااور ان پر ظلم نہیں کیا گیا۔

انبیاء علیم السلام لوگوں کے عقائد اور اعمال کی اصلاح فرماتے تھے اور کتاب اللہ کی روشنی میں ان کے اختلافی امور کا فیصلہ فرماتے تھے۔ جو لوگ ان کے طریقہ پر عمل کرتے تھے وہ ان کو خوشخبری سناتے تھے اور جو لوگ ان کا انکار کرتے تھے وہ ان کو آخرت کے عذاب سے ڈرائے تھے۔ اس طرح لوگوں کے دوگروہ بن گئے ایک تو وہ جہوں نے انبیاء علیم السلام کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کے پیغام کو قبول کیا، دوسرے وہ جہوں نے پیغام الهیٰ کو جھٹلا یا اور انبیاء علیم السلام کی بات خالیٰ ہے۔ بیغام اللہ کی جھٹلا یا اور انبیاء علیم السلام کی بات نے مانی ۔

# مومنون کی آزمائش

۱۱۳ - الم حسبتُ مَ ان تَد مُحُلُوا الْجَنَّةَ وَكَمَّا يَا الْكُمْ مَّ ثَلُ الَّذِينَ كَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَ مَسَنَعُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَىٰ يَقُولَ مِنْ قَبْلِكُمْ مَ مَسَنَعُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَىٰ يَقُولَ اللّهِ عَالَاً اللّهِ عَالَاً اللّهِ عَالَاً اللّهِ عَالْوَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَالَاً اللّهِ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

حسبتُم : تم نے مکان کیا۔ تم نے خیال کیا۔ حِنبان سے ماصی۔

اَلْبُأْسَاءُ: سختى - تلكرستى -مفلسى -اسم ب-

الصّراء: تكلف، تخي،مصيبت،اسم --

رُ أَيْرِ الْوَا: وه زلزله مين آگئے - وه بلاد نے گئے - زلز كذي و زِلز ال عاصى جهول -

تشریک: اس آیت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو صبر و توکل اور ثابت قدمی کی ترغیب دی ہے تاکہ راہ حق میں جس قدر مصبتیں اور تکلیفیں پیش آئیں ان پر ثابت قدم رہیں اس لئے کہ مشقت و محنت اور مصائب و آلام بر داشت کئے بغیر جنت کا مستی نہیں بنتا۔ اس لئے فرمایا کہ اے مسلمانو! صرف ایمان لانا ہی تہیں جنت کا مستی نہیں بنا دیتا بلکہ اس کے لئے تہیں ہر قسم کی مسلمانو! صرف ایمان لانا ہی تہیں جنت کا مستی نہیں بنا دیتا بلکہ اس کے لئے تہیں ہر قسم کی

مصیبت و آفت برداشت کرناچلہے کیونکہ تم ہے پہلے انبیاء اور ان کے متبعین بے پناہ سختیاں اٹھا چکے ہیں۔ مگر اس کے باوجود وہ دین حق پر ثابت قدم رہے بلکہ ان پر یہاں تک مصیبت پڑی کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے غیبی امداد آنے کا کامل یقین ہونے کے باوجود رسول اور مومنین بے قرار ہو کر پکار اٹھے کہ اللہ تعالیٰ کی مدد کب آئے گی۔ بھر ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے خوشخبری سنائی گئی کہ مدد الجیٰ جلد آنے والی ہے۔ (حقانی ۲۵۲)۔

قرآن كريم في بالكل اس مضمون كو دوسرى جكه ان الفاظ ميں بيان فرمايا ہے -

اَلْمُ ﴿ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنُ يُّتُرَكُواۤ اَنُ يَّقُولُوۡ اَمَنَا وَهُمۡ لاَ يُفۡتَنُونَ ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَقَدُ فَتَنَا اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَقَدُ فَتَنَا اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ وَمُنْ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ وَمُنْ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ وَمُنْ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَالْمُنْ اللَّهُ اللَّ

کیا لوگوں نے یہ سمجھ رکھا ہے کہ وہ محض ایمان کے اقرار سے ہی چھوڑ دئے جائیں گے اور ان کو آزمایا نہ جائیگا۔ اور ہم نے تو ان سے پہلے والوں کو بھی آزمایا تھا۔ پس اللہ تعالیٰ ضرور معلوم کرے گا جھوٹوں کو۔ صرور معلوم کرے گا جھوٹوں کو۔

چنائ صحابة كرام كو بھى جنگ احزاب ميں اس طرح آزما يا گيا ۔ خود قرآنِ كريم نے اس جنگ كانقشہ اس طرح كھينچا ہے ۔

إِذْ جَاءُ وَكُمْ مِّنُ فَوْقِكُمُ وَمِنْ اَسْفَلَ مِنكُمْ وَ إِذْزَاغَتِ الْاَبْصَارُ وَ كَلَمْ مِنكُمْ وَ إِذْزَاغَتِ الْالْبُصَارُ وَ كَلَفَتْ اللهِ النَّلْهِ النَّفُونَا ، هَنَالِكَ ابْتُلِى الْفَوْتِ الْقُلْنُونَا ، هَنَالِكَ ابْتُلِى الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوْازِلْ الْآشَدِيْدُا ، (احراب آیات ۱۱،۱۱) -

جب كافروں نے تہمیں او پر اور نیچ سے گھیرلیا، جب آنگھیں پتھرا گئیں اور دل طلقوم تك چہنچ گئے اور تم اللہ تعالیٰ كے بارے میں طرح طرح كے گمان كرنے لگے - اس جگہ مومنوں كى بورى آزمائش كى گئى اور وہ خوب جھنجو ڑے گئے -

#### مصارفِ خيرات

٢١٥- يَسُنَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ وقُلُ مَا اَنْفَقُتُمُ مِّنَ خَيْرٍ فَلِلُوَالِدَيْنِ وَالْاَ قُرَبِيْنَ وَالْيَتْمِىٰ وَالْمَسْكِيْنِ وَابُنِ السَّبِيْلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِن خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهِ بِهِ عَلِيْمً ، لوگ آپ سے سوال کرتے ہیں کہ وہ (اللہ تعالیٰ کی راہ میں) کیا خرج کیا کریں۔آپ کمدیجئے کہ جو کچے مال تم خرج کرنا چاہو تو ماں باپ ، قرابت داروں ، اور بتیموں اور مسکینوں اور مسافروں کو دیاکرو اور تم جو کچے نسکی کروگے اللہ تعالیٰ اس کو خوب جانتا ہے

خَیرِ مال بہتر - انجا - بھلائی - نیک کمائی - بہاں خیرے مراد مال ہے - فشان مرد وال ہے - فشان نزول: ابن منذر نے ابن حبان ہے روایت کی ہے کہ عمرو بن جوح (جو نہایت عمر رسیدہ اور بڑا مالدار تھا) نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہم لہنے مال میں سے کیا خرج کریں اور کہاں خرج کریں (کن لوگوں کو دیں) اس پریہ آیت نازل ہوئی - (مظہری ۲۵۹ / ۱) -

ربط آبات: اس سے پہلی آیتوں میں تاکید کے ساتھ یہ بات بیان کی گئی کہ تم کفرو نفاق چوڑ کر بوری طرح اسلام کو اختیار کرو اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے مقابلے میں کسی کی بات مت سنو اور اللہ تعالیٰ کی مقابلے میں بیش آنے والی ہر تکلیف و اور اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے جان اور مال خرچ کیا کرو اور اس سلسلہ میں پیش آنے والی ہر تکلیف و مصیبت پر صبر و مخمل سے کام لیا کرو ۔ اب آگے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جان و مال خرچ کرنے کی کچھ تفصیل کا بیان ہے (معارف القرآن اا ۵ \ ۱) ۔

تشری جا اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ اپنے مال میں سب سے پہلے اپنے ماں باپ کاحق اوا کرو۔

ان کے بعد دوسرے رشتہ داروں میں سب سے پہلے قربی رشتہ دار کو۔ پھراس سے دور والے کو،

پھراس سے دور والے کو، پھر یتیموں، فقیروں اور مسافروں کے ساتھ حسن سلوک کرو اور تم اللہ

تعالیٰ کی راہ میں جو کچھ خرچ کروگے اللہ تعالیٰ اس سے بوری طرح باخبرہے۔ یہ آیت زکوہ کے متعلق

ہمیں بلکہ نفلی صدقات کے متعلق ہے کیونکہ زکوہ میں مال کانصاب بھی مقرر ہے اور جتنی مقدار

خرچ کرنا فرض ہے، وہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ بوری طرح متعین و مقرر

فرمادی گئی ہے جبکہ اس آیت میں نہ نصاب مقرر ہے اور نہ خرچ کی مقدار کا تعین۔

نفلی صدقات کے لئے صروری ہے کہ ان میں اپنی صروریات سے زائد مال کو خرچ کیا جائے ۔ لینے اہل و عیال کو تنگی میں ڈال کر اور ان کے حقوق کو تلف کر کے صدقات کے طور پر مال خرچ کرنا باعث ثواب مہیں ۔ اس طرح اگر کسی کے ذمہ قرض ہو اور وہ لینے قرض سے سبکدوش ہونے کی بجائے اپنا زائد از صرورت مال ، نفلی صدقات و خیرات میں خرچ کرے تو بھی اللہ تعالیٰ کے نزدیک پسندیدہ مہیں ۔ (معارف القرآن ۵۱۳،۵۱۲) ۔

قتال كاحكم

٢١٧ - كَتِبَ عَلَيُكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَكُرُ لَا لَّكُمْ ٥ وَعَسَى اَنْ تَكُرَ هُوَا شَيْاءً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ٥ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوُ اشَيْاءً وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمُ ٥ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانْتُكُمُ لَا تَعْلَمُونَ م

(اے مسلمانو!) تم پر جہاد فرض کیا گیاہے اور وہ (جہاد) تہمیں گراں معلوم ہوتا ہے۔ اور ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تہمیں گراں معلوم ہو اور وہ تہمارے لئے بہتر ہو اور ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تہمیں پسند ہو وہ تہمارے حق میں شرہواور (ہر چیز کا انجام) اللہ تعالیٰ ہی جائتا ہے اور تم نہمیں جانتے۔

كُولاً: نالسند-ناگوار-اسم ب-

عَسْمی: شاید - ممکن ہے - ہوسکتا ہے - عنقریب -

شَوّ: برائي - شرعيب -

تشخرت کے: گزشتہ آیت میں مال خرچ کرنے کا حکم تھامگر اللہ تعالیٰ کی راہ میں جان خرچ کرنے کا بڑا ورجہ ہے۔ یہاں اس کا حکم دیا گیا ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب مکہ سے بجرت کر کے مدسینہ منورہ تشریف لائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اجازت ملی کہ جو آپ سے لڑے اور آپ پر ظلم كرے توآت بھى اس سے بدلہ ليں - جب اس پر بھى مخالفين ظلم وستم سے باز نہ آئے اور انہوں نے اہلِ ایمان کو ہر جگہ سانا شروع کر دیا تو اللہ تعالیٰ نے فتنہ و فساد اور شرّو الحاد کو دفع کرنے کے لتے مسلَمانوں کو حکم دیا کہ اب تم رجہاد فرض ہو گیاہے۔ گو جہاد کا حکم تم ربھاری پڑے گا اور اس میں متہیں مشقت اور تکلیف نظرآئے گی کیونکہ ممکن ہے تم قتل بھی کئے جاؤ، ممکن ہے زخی ہو جاؤ، پھر سفر کی تکلیف اور دشمنوں کی بورش کاسامنا بھی ہوگا، مگر اس کی مصلحتیں تم مہیں جلنتے ، اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے ۔ تم بعض باتوں کو شاق اور مکر وہ جانتے ہو مگر ان کے نتائج اچھے ہوتے ہیں مثلاً قتال میں تہار اغلبہ اور دشمن کی پامالی ہے ۔اسی طرح بعض چیزوں کو تم پسند کرتے ہواور متبارے لئے بدتر ہوتی ہیں۔مثلاً قتال سے پہلو تہی میں دشمن تم پر غالب آجائے گااور تتبہیں ونیامیں قدم نکانے کو بھی جگہ نہ ملے گی ۔ پس تم اللہ تعالیٰ کے احکام ادا کرنے میں جلدی کرو تاکہ تہیں ایسی چیزنصیب ہو جائے جو دین و دنیا کے اعتبار سے بہارے حق میں بہتر ہو۔ تمام کاموں کے انجام کاعلم اللہ تعالیٰ ہی کو ہے ، وہی جانتا ہے کہ انجام کے لحاظ سے تہارے لئے کونسا کام اچھا ہے اور كونسا برا، لهذاتم اس كے احكام كو ول و جان سے قبول كر لياكرو اسى ميں تہارى بھلائى اور بہتری ہے۔(حقانی ۵۷۵/۱، ابن کثیر ۱/۲۵۲)۔

#### انجام ارتداد

٢١٤ - يَسْنَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيْهِ قُلْ قِتَالُ فِيْهِ كُبِيْرً ﴿ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفُرٌ ۚ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ لَا وَالْحُرَاجِ اَهْلِهِ مِنْهُ اَكْبَرُ عِنْدَالِلَّهِ 5 وَالْفِتْنَهُ ٱكْبَرُ مِنَ ٱلقَتْلِ ، وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُو كُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنَّ اسْتَطَاعُوا ، وَمَنْ يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَاوُلْنِكَ حَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَاولْنِكُ أَصْحُبُ النَّارِ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ، ( اے محد صلی اللہ علیہ وسلم ) لوگ آپ سے طرمت کے مہینوں میں قبال كرنے كا حكم يوچھتے بيں - آپ كمديجة كه اس ميں لاائى كرنا بہت بڑا گناه ب اور الله تعالیٰ کی راہ سے روکنا اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرنا اور مسجد حرام سے روکنا اور مسجد حرام کے لوگوں کو وہاں سے تکال دینا تو اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس سے بھی بردھکر ہے ۔ اور فتنہ برپاکرنا ، قتل سے بھی بردھکر ہے اور یہ ( کفار ) تو متبارے ساتھ بمیشہ لڑتے ہی رہیں گے تاکہ اگر یہ تم پر قابو یالیں تو متبیں متبارے دین سے برگشتہ کر دیں اور تم میں سے جو کوئی لینے دین سے برگشتہ ہو کا اورجو کفر ہی کی حالت میں مرے کا تو ان کے تمام اعمال دنیا و آخرت میں ضائع ہو جائیں گے ۔ اور یہی لوگ اہل دوزخ بیں اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

صَدّ: روكنا - باز ركهنا - حاكل بونا - مصدر ب -

يَزُالُونَ: وه بميشه ريس ك -

يَرُدُوكُمْ : وه تمبيل لوثا دي گ - وه تمبيل پھير دي گ - رَدُّ ع مضارع -

كَوْتُدِد: وه مرتد بو جائ كا - وه كير جائ كا - إرْتِدَادَ ع مضارع -

حَبِطَتْ : وه ضائع ہو گئے ۔ وہ غارت ہو گئے ۔ حَبُط یے ماضی ۔

شان نزول: ابن جرير ، ابن ابى حاتم ، طبرانى نے كبير ميں ، ابن سعد اور يبقى

نے اپنی اپنی سنن میں حضرت جندب بن عبد اللہ سے روایت بیان کی کہ جنگ بدر سے دو میسنے پہلے جمادی الاخر ۲ ہو میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لینے پھوپھی زاد بھائی حضرت عبداللہ بن بحش کو امیر بنا کر آٹھ مہاجرین کے بمراہ مقام نظلہ کی طرف روانہ فرمایا ۔ ( نخلہ مکہ اور طائف کے درمیان واقع ہے ، یہ وہی مقام ہے جہاں واقعہ معراج سے پہلے طائف کے تبلیغی سفر سے والیہی میں جِنات نے آپ سے قرآنِ کرم سناتھا ) ۔ ابن ایخی کی روایت میں ہے کہ حضرت عبداللہ کے علاوہ آٹھ آدمی تھے ۔ ابن سعد کہتے ہیں کہ یہ بارہ آدمی تھے اور ایک ایک اونٹ پر دو دو آدمی سوار تھے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عبداللہ کو ایک خط دیگر حکم دیا کہ اللہ تعالیٰ کا نام لیکر روانہ ہو جاؤ اور یہ خط اس وقت تک نہ کھولنا جب تک تم دو دن کا سفر طے نہ کر لودو دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچے اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دو دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچے اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دو دن کا سفر طے نہ کر اور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچے اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچے اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور خط لینے ساتھ یوانے میں لینے کی ساتھی پر دور خط دینے ساتھ یوانے میں لینے کی ساتھی پر درستی نہ کرنا ۔

اس کے بعد حضرت عبداللہ چلنے گئے تو انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کس طرف جاؤں ۔ آپ نے فرمایا کہ نجد کی طرف ۔ حضرت عبداللہ اللہ اللہ ہو گئے اور دو روز کا سفر طے کرنے کے بعد ایک جگہ پڑاؤ کیا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا والا نامہ کھولا تو اس کا مضمون اس طرح تھا ۔

صفرت عبداللہ منے کا والا نامہ پڑھکر فورآ رضا مندی ظاہر کی اور اس کا مضمون اپنے ساتھیوں کو سنایا اور ان سے یہ کہدیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے اس سے منع فرمایا ہے کہ میں تم میں سے کسی پر زبردستی کروں ۔ اب تم میں سے جس کو شہادت پسند ہو وہ تو ساتھ چلے اور جس کو یہ پسند نہ ہو وہ واپس چلا جائے ۔ پھر آپ آگ روانہ ہوگئے تو آپ کے سب ساتھی آپ کے ہمراہ تھے ۔ جب یہ لوگ معدن جنج ( جھاز کے علاقہ میں فرع سے اور ایک مقام ہے جے جب یہ لوگ معدن جنج ( جھاز کے علاقہ میں فرع سے اور ایک مقام ہے جے

بران کھتے ہیں ) تو حضرت سعد ہن ابی وقاص اور عتبہ ہن غردان کا اونٹ گم ہو گیا ۔ یہ دونوں اونٹ کی تلاش میں دور تک نکل گئے ۔ پھر جب اونٹ ملا تو راستہ بھول گئے ۔ اس طرح کئی روز کی تاخیر ہو گئی اس لئے یہ دونوں پیچے رہ گئے اور اپنے ساتھیوں کے ہمراہ نہ جاسکے ۔ باقی لوگ حضرت عبداللہ کے ہمراہ نخلہ کہن گئے ۔ قراش کا ایک تجارتی قافلہ جس میں عمرو بن حضری ، عبداللہ بن مغیرہ کے دو لڑے عثمان اور نوفل اور ہشام بن مغیرہ کا مولی حکم بن کیسان تھے ، آتا ہوا دکھائی دیا ۔ قافلے کے اونٹوں پر زیتون کا تیل ، کشمش اور چردے وغیرہ پر مشمل سامان تجارت لدا ہوا تھا ۔ اہل قافلہ مسلمانوں کو دیکھ کر دہشت زدہ ہو گئے ۔

يه واقعد اليے وقت بوا جب ماہ جمادی الآخر ختم اور ماہ رجب شروع ہو رہا تھا اور اس بات كا يقين نبي تهاكه حمله ماه رجب ( يعني ماه حرام ) مين بوا يا ماه جمادي الاًخريس - حضرت عبدالله وفي الين ساتھيوں سے اس بارے ميں مشورہ كيا كه اگر ابل قافلہ کو چھوڑ دیا جائے تو یہ مکہ جاکر میری عباں موجودگی کی خبر پھیلادیں گے اور اگر الرائي كرين تو كمين رجب كا مبديد نه شروع بو كيا بوجس مين قتال حرام ہے - يس ان کو تردو ہوا اور وہ گناہ کے خیال سے پیش قدی سے ڈرے ۔ آخر یہی طے پایا کہ لڑ کر اس خطرے کو دور کر دیا جائے ۔ حضرت عبداللہ علی ساتھیوں میں سے و اقد من عبداللہ سمی نے ایک تیر مارا جس سے عمرو بن الحضری مر گیا ۔ یہ مسلمانوں کے باتھوں مشرکوں میں سے سب سے پہلا قتل تھا۔ اس کے ساتھ بی قافلے کے باقی لوگ بھاگ کھڑے ہوئے اور مسلمانوں نے ان کے تمام سامان پر قبضہ کر لیا ۔ یہ اسلام میں سب سے پہلا مال غنیت تھا۔ اہل قافلہ میں سے عثمان اور حکم گرفتار ہوئے جو مشرکین کے سب سے وسط قیدی تھے جبکہ نوفل بھاگ نکلنے میں کامیاب ہو گیا ۔ اس وقت تک مال غنیت کی سیم کے بارے میں کوئی حکم نازل مہیں ہوا تھا اس لئے حضرت عبداللد عنے بعض مفرین کے مطابق محض لینے اجہاد سے چار خس لینے ساتھوں میں تقسیم کر دئے اور باقی ایک خمس مدسنه چنج کر آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں پیش کیا ۔ یہ اسلام میں سب سے پہلا خس تھا۔

آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے منہیں ماہ حرام میں لڑائی کی اجازت تو منہیں دی تھی ۔ پھر اس مال غنیت میں سے آپ نے کچھ بنیں لیا اور فرمایا کہ جب تک وجی نازل نہ ہو اس وقت تک مال غنیت اور قیدیوں کو حفاظت سے رکھو۔

مسلمانوں میں بھی یہ بات سخت ناپسند کی گئی اور کفار نے تو کہنا شروع کر دیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اصحاب نے حرمت والے مہینوں میں قبال کو طال کر لیا یہ حالات دیکھ کر حضرت عبداللہ اور ان کے ساتھیوں کو بڑا صدمہ ہوا اور انہوں نے یہ خیال کیا کہ ان سے بہت بڑی غلطی ہو گئی ہے ۔ انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابن حضری کو قبل کرنے کے بعد شام کو جم نے رجب کا چاند دیکھا مگر جمیں یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ جم نے یہ قبل رجب میں کیا یا جمادی الاخر میں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری رجب میں کیا یا جمادی الاخر میں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۔ اس کثیر ۲۵۲ ۔ ۲۵۱ ) ۔

تشریکے: عرب کا قدیم دستور تھا کہ رجب ، ذیعقدہ ، ذی الحجہ ، اور محرم میں جنگ وجدال نہیں کرتے تھے اس لئے ان مہینوں میں کوئی کسی پر چڑھائی نہیں کرتا تھا ۔ بلکہ اسکو سخت معیوب جانتے تھے ۔ حضرت ابراھیم علیہ السلام کے عبد سے یہی دستور چلا آرہا تھا ۔ اسلئے لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھا کہ کیا ان مہینوں میں آرہا تھا ۔ اسلئے لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھا کہ کیا ان مہینوں میں لڑائی سخت گناہ ہے مگر لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے جواب میں فرمایا کہ بلا شبہ ان مہینوں میں لڑائی سخت گناہ ہے مگر لوگوں کو اللہ تعالیٰ کے راستہ سے روکنا ، اور اللہ تعالیٰ کا انگار کرنا ، اور لوگوں کو مسجد حرام سے روکنا اور وہاں کے رہنے والوں کو ناحق نکال دینا ربیبا کہ کافروں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابۂ کرام کو مکہ سے نکال دیا تھا اس سے بھی بڑھکر گناہ ہے اور ان کا یہ فتنہ کہ وہ مسلمانوں کو ہر جگہ ساتے پھرتے اس سے بھی بڑھکر ہے ۔ پس جب انہوں نے ان مہینوں کی حرمت کا خیال نہیں ہیں قتل سے بھی بڑھکر ہے ۔ پس جب انہوں نے ان مہینوں کی حرمت کا خیال نہیں کیا تو تم پر بدلہ لینے میں کیا گناہ ہے ؟ (حقانی ۱۵۵۵) ا) ۔

پیر فرمایا کہ جب تک مسلمان اللہ تعالیٰ کے دین پر قائم رہیں گے تو مشرکین کمہ اور دیگر کفار ان کی ہر طرح سے مخالفت کرتے رہیں گے ۔ وہ ہر حال میں اور ہر موقع پر ان کو نقصان پہنچانے میں کوئی کسر باقی نہ چھوڑیں گے خواہ یہ موقع انہیں حرم کی حدود میں ملے یا حرمت والے مہینوں میں ۔ جیبا کہ انہوں نے حدیبہ کے موقع پر کیا کہ اس وقت وہ کسی احترام اور برکت کی پرواہ نہ کرتے ہوئے صرف مسلمانوں سے حسد اور دشمنی کی بنا پر مرنے مارنے کیلئے تیار ہو گئے اور ان کو مکہ جا کر عمرہ کرنے سے دوکریا ۔ یہ لوگ اسلام سے اس قدر بیزار تھے کہ اگر ان کا بس چلتا تو یہ ہر ممکن طاقت

اور تدبیر استعمال کرے مسلمانوں کو ان کے دین سے چھیر دیتے اور انہیں پرانے اور باطل عقائد کے ملنے پر مجبور کردیتے اور اگر ان کا ذرا بھی بس چلتا تو یہ اسلام کا نام و نشان بی مٹا دیتے ۔

اس کے بعد اس آیت میں یہ تبدیہ کی گئی کہ اگر کوئی مسلمان ، خواہ کافروں سے ڈر کر خواہ کسی لالچ میں آکر اسلام چھوڑ کر کفر کی طرف لوٹے گا اور پھر وہ مرتے دم تک کفر پر ہی قائم رہے گا تو اس کے تمام اعمال ضائع ہو جائیں گئے ۔ اسے دنیا میں بھی اس کی سزا ملے گی اور آخرت میں بھی ۔

# رحمتِ اللي كے اميدوار

٢١٨ - إِنَّ ٱلَّذِيْنَ الْمَنُولُ ا وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوا وَجْهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمً ، اللهِ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمً ، اللهِ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمً ،

بیشک جو لوگ ایمان لائے اور جہوں نے ہجرت کی اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کیا سو وہی لوگ اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہربان ہے ۔ والا مہربان ہے ۔

فشمان نزول: حضرت عبداللہ ان بحض اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں لوگوں نے کہا کہ حرمت والے مبینوں میں لونے کے باعث اگر ان کو کوئی گناہ بہیں ہوا تو اس جہاد کا ان کو کوئی ثواب بھی بہیں طع کا ۔ حضرت عبداللہ کے ساتھیوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا ہمیں اس سفر کا اجر طع کا اور کیا یہ جہاد شمار ہو کا ۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( ابن کثیر ۱۲ م ۱ ) ۔

تشری جمت والے مہینے کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم سنکر اہل الشکر کو گناہ نہ ہونے کا تو اطمینان ہوگیا تھا۔ مگر اس بات کا اطمینان نہیں تھا کہ اس میں تواب بھی ہوا ہے یا نہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں بجرت کی اور جہاد کیا تو الیے لوگ تو اللہ تعالیٰ کی رحمت کے امیدوار ہوتے ہیں اور تم لوگوں میں یہ صفات موجود ہیں یعنی ایمان اور بجرت تو جہلے امیدوار ہوتے ہیں اور تم لوگوں میں یہ صفات موجود ہیں یعنی ایمان اور بجرت تو جہلے ہیں ہدا اس جہاد کا معاملہ سو تہاری نیت تو جہاد ہی کی تھی لہذا

ہمارے نزدیک وہ بھی جہاد ہی میں شمار ہے ۔ اس لئے تمہیں نا ہمید ہونے کی صرورت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ اس غلطی کو معاف فرمادے کا اور ایمان و ہجرت اور جہاد کی وجہ سے تم پر رحمت کی نظر کرے گا۔ ( معارف القرآن ۵۱۲ / ۱ ) ۔

شراب و قمار کے احکام

٢١٩ - يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ الْخَمْرِوَالْمَيْسِر ، قُلْ فِيهِمَا اِثْمُ
 كَبِيْرٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ اِثْمُهُمَا اَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا .

( اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم ) لوگ آپ سے شراب اور جوئے کا حکم بوچھتے ہیں ۔ آپ کمدیجئے کہ ان دونوں میں بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لئے کچھ فائدے بھی ہیں اور ان کا گناہ ان کے فائدے سے بڑھکر ہے۔

الْخَصْرِ: جمبور كا قول يہ ہے كہ لغت ميں نمراس چيز كو كہتے ہيں جو عقل كو خبط كر دے ۔ امام ابو صنيف كا قول يہ ہے كہ خمرانگور كے كچ شيرہ كو كہتے ہيں ۔ جب وہ گاڑھا ہو جائے ( اس ميں نشہ ہو جائے ) اور اس ميں جھاگ اللہ فضے گئيں ۔ صاحبين كے نزديك جھاگ لبلنے كی شرط نہيں ۔ امام مالك ، امام شافعی اور امام احمد كا قول يہ ہے كہ جس شربت كا زيادہ فی لینا نشہ كرتا ہو وي في في اور امام احمد كا قول يہ ہے كہ جس شربت كا زيادہ فی لینا نشہ كرتا ہو وي في خر ہے ۔ ( مظہری ۱۷۹۵ / ۱ ) ۔

المُصَيِّسِو: جوا - يہ لفظ مصدر ہے - اس کو سير اس لئے کہتے ہيں کہ اس ميں غير کا مال آسانی سے ليا جاتا ہے - ايام جابليت ميں عرب ميں مخلف قسم كے جوئے رائج تھے - ان ميں سے ايك قسم يہ تھی كہ اونٹ ذرئح كر كے اس كے حصے تقسيم كرنے ميں جوا كھيلا جاتا تھا - بعض كو ايك يا زيادہ حصے طبت تھے اور بعض محروم رہتے تھے - گوشت فقراء ميں تقسيم كيا جاتا تھا ، خود استعمال نہ كرتے تھے - محروم رہنے والے كو بورے اونٹ كی قيمت اوا كرنی پڑتی تھی - اس خاص جوئے ميں چونكہ فقراء كا فائدہ اور جوا كھيلنے والوں كی سخاوت كا اظہار ہوتا اس لئے اس كو باعث فحز كھيتے تھے - جو شخص اس ميں شريك نہ ہوتا اس كو كبوس اور ممنوس كہتے تھے - جو شخص اس ميں شريك نہ ہوتا اس كو كبوس اور ممنوس كہتے تھے - جو شخص اس ميں شريك نہ ہوتا اس كو كبوس اور ممنوس كھتے تھے - جو

فشانِ نزول الم احمد نے حضرت ابو بریرہ سے روایت کی کہ انحضرت صلی اللہ

علیہ وسلم جب بجرت کر کے مدسنے ومنورہ تشریف لائے تو اس وقت مدینے کے باشندے شراب پینے اور جوا کھیلتے تھے۔ انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ان دونوں کے بارے میں سوال کیا تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ (مظہری ۲۲۴ / ۱)۔

مدسنيء منوره پہنچنے کے بعد چند صحابہ کو شراب اور جوئے کے مفاسد کا احساس ہوا ۔ چنائے حضرت عرف، حضرت معاذ جبل اور چند انصاری صحابہ نے اس احساس کی بنا پر آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ شراب اور قمار انسان کی عقل کو بھی خراب کرتے ہیں اور مال کو بھی برباد کرتے ہیں ۔ ان کے بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( معارف القرآن ۵۲۲ / ۱ ) ۔ تدریکی حرمت شراب: یہ بہلی آیت ہے جس میں شراب اور جوئے کو منوع قرار دیا گیا اور بتایا گیا کہ اگر چہ شراب اور جوئے میں لوگوں کے لئے کچھ ظاہری فوائد بھی بیں مگر ان دونوں میں ان کے فوائد سے زیادہ بڑی بڑی گناہ کی باتیں بیں جن میں انسان بسلا ہوسکتا ہے ۔ اس آیت میں شراب کو صاف طور پر حرام نہیں کیا گیا بلکہ اس کے مفاسد اور خرابیاں بیان کر کے اس کو ترک کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔ اس لئے اس آیت کے نازل ہونے کے بعد بعض صحابہ نے تو اس وقت شراب چھوڑ دی اور بعض نے یہ خیال کر کے کہ شراب کو حرام تو نہیں کیا گیا ہے بلکہ اس کے مفاسد اور خرابوں کی بنا بر اس کو گناہ کا سبب قرار دیا گیا ہے ، اس کو پیتے رہے ۔ عمال تک کہ ایک روز حضرت عبدالر حمٰن من عوف نے صحابہ کرام میں سے اپنے چند دوستوں کی وعوت کی ۔ کھانے کے بعد حسب دستور شراب بی گئی ۔ اس حال میں مغرب کی نماز کا وقت آگیا ۔ سب نماز کے لئے کھڑے ہو گئے اور ایک صاحب کو المامت كے لئے آگے بڑھا ديا ۔ انہوں نے نشہ كى حالت ميں سورة قل يا يُعَا الكفِرُونَ كى غلط تلاوت کر دی ۔ اس پر شراب سے روکنے کے لئے دوسری آیت نازل ہوئی ۔

يَّا يُهَا الَّذِينَ أَمَنُو الْا تَقْرَبُوا الصَّلُولَا وَ اَنْتُمْ سُكَارَى - ( ناء آيت ٣٣) -

اے ایمان والو استم نشر کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ ۔

اس آیت کے ذرایعہ نماز کے اوقات میں شراب کو قطعی طور پر حرام کر دیا گیا مگر باقی اوقات میں اس کی اجازت رہی ۔ بعض صحابہ نے تو پہلی آیت کے نازل ہونے

کے بعد بی شراب کو ترک کر دیا تھا ۔ پھر جب یہ دوسری آیت نازل ہوئی کہ نشہ کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ تو کچھ اور صحابہ نے یہ خیال کرتے ہوئے کہ جو چیز انسان کو نماز نہ پڑھنے دے اس میں کوئی خوبی نہیں ہوسکتی ، شراب کو بالکل ترک کر دیا ۔ مگر چونکہ شراب کی حرمت اب بھی صاف طور پر نازل نہیں ہوئی تھی اسلئے کچھ صحابہ اسکے بعد بھی نماز کے اوقات کے علاوہ دوسرے اوقات میں پینے رہے ۔ کوئی صح کی نماز کے بعد پی لیتا تو اس کا نشہ ظہر کے وقت تک اثر جاتا ، کوئی عشاء کی نماز کے بعد یی لیما تو صح تک اس کا نشہ اتر جاتا ۔ پھر ایک روز عتبان بن مالک نے بہت سے لوگوں کی دعوت کی اور اس میں کچے مسلمانوں کو بھی بلایا جن میں حضرت سعد سی ابی وقاص بھی تھے ۔ کھانے کے بعد شراب کا دور چلا ۔ لوگوں نے اسقدر شراب بی کہ ان کو وہیں نشہ ہو گیا اور نشہ کی حالت میں لوگ شعر و شاعری اور لینے لینے مفاخر بیان کرنے گگے حضرت سعد الله وقاص نے ایک قصیرہ پڑھا جس میں انصار کی جو اور اپنی قوم کی بڑائی تھی ۔ اس پر انصار میں سے ایک نوجوان نے غصہ ہو کر اونٹ کے جبرے کی ایک بڈی حضرت سعد کے سر پر ماری جس سے ان کا سر چھٹ گیا ۔ حضرت سعد سنے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر اس انصاری کی شکایت کی ۔ اس وقت آنحضرت صلى الله عليه وسلم نے دعا فرمائی اللَّهُمَّ بَيِّن لَّنا فِي الْحَمْرِ بَيَا فَاشَافِيًّا . ( اے اللہ شراب کے بارے میں ہمارے کئے واضح حکم بیان فرمادے ۔ اس بر الله تعالیٰ نے سورہ مائدہ کی بہ آیت نازل فرمائی جس میں شراب کو مطلقاً حرام قرار دیدیا گیا ۔

يّا يُتُهَا الَّذِينَ الْمَنُواُ اِنَّمَا الْخُمُرُ وَ الْمَيْسِرُوا لَا نُصَابُ وَالْاَ زُلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُولُا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ، ( مائده آیت ۹۰ ) -

اے ایمان والو! بلا شبہ شراب ، جوا ، بت اور جوئے کے تیر یہ سب گندے اور شیطانی کام بیں ۔ پس تم اس سے بچو تاکہ تم فلاح پاؤ ۔ ( مظہری ۲۹۵، ۲۷۲، معارف القرآن ۵۲۲، ۲۲۸، معارف القرآن ۵۲۲، ۲۲۸) ۔

شراب عربوں کے رنگ و ریشہ میں خوب رچی و بسی ہوئی تھی اس عادت کو ترک کرنا ان کے لئے انہتائی شاق اور گراں ہوتا اس لئے قرآنِ کریم نے حکیمانہ طور پر پہلے اس کی برائی ذہن نشین کرائی بھراس کااستعمال نمازوں کے اوقات میں ممنوع قرار دیا بھر ایک خاص مدت کے بعد اس کو بالکل حرام کر دیا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی شراب کے بارے میں پہلے عذاب کی سخت وعیدیں بتأثیں اور فرمایا کہ بیدام الخبائث اور ام الفواحش ہے۔ اس کویی کرآدمی بڑے بڑے گناہوں کاارتکاب کرتاہے۔ایک حدیث میں ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا شراب اور ایمان جمع نہیں ہوسکتے ۔ (نسائی) ترمذی میں حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے شراب کے بارے میں دس آدمیوں ر لعنت فرمائی ہے۔(١) شراب نچور نے والا ۔ (۲) بنانے والا (۳) پینے والا (۴) پلانے والا ۔ (۵) اس کولاد کرلانے والا ۔ (۲) جس کے لئے لائی جائے ۔ (٤) پیچنے والا ۔ ( ٨) خرید نے والا ۔ ( ٩) اس کو مب کرنے والا ۔ ( ١٠) اس کی آمدنی

بیمنال عذبہ ممل : حضرت عبداللہ بن عمر کا بیان ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منادی نے مدینہ کی گلیوں میں یہ آواز دی کہ شراب حرام کر دی گئی ہے تو جس کے ہاتھ میں شراب کا کوئی برتن تھا اس نے اس کو وہیں پھینک دیا ۔ بعض روایات میں ہے کہ اعلان حرمت کے وقت جس کے ہاتھ میں شراب کا گلاس لبوں تک پہنچا ہوا تھا اس نے اس وقت اسکو پھینک دیا۔اس روز مدسنہ میں بارش کے پانی کی طرح شراب بہدری تھی کہ گلیوں میں عرصہ دراز تک یہ حالت رہی کہ جب بارش ہوتی تو شراب کی بو اور رنگ مٹی میں نمایاں ہو جاتا ۔ ایک صحابی شراب کی تجارت کرتے تھے اور شام ہے شراب در آمد کیا کرتے تھے ۔اس زمانے میں یہ اپنی ساری رقم جمع كركے شراب لينے كے لئے ملك شام گئے ہوئے تھے جب واپس ہوئے تو مد سنہ میں داخل ہونے سے پہلے ہی ان کو شراب کی حرمت کی خبر مل گئی تھی ۔ انہوں نے اپنے تمام سرمایہ سے خریدی ہوئی شراب جس سے ان کو بڑے نفع کی امید تھی ایک پہاڑ رپر رکھ دی اور خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوگئے ۔ اور سوال کیا کہ اب میرے اس مال کے متعلق کیا حکم ہے۔ آپ نے فرمان خداو ندی کے مطابق حکم دیا کہ تمام مشکیزوں کو چاک کرے شراب بہادو چنائخہ اس سے عاشق رسول نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی فرماں برداری میں بلا کسی جھجک اپنا بورا سرمایہ اپنے ہاتھ سے زمین پر بہادیا۔ یہ ایک حیرت انگیزاور بے مثال اطاعت کاعملی تمویہ ہے ۔ (معارف القرآن ۵۲۷ / ۱) ۔

# تفلی صدقہ کا حکم

وَيَسْئَلُوْنَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ ﴿ قَلِ الْعَفْوَ ﴿ كَذْلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ ۗ لَكُمُ الاليَّتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكَّرُونَ . فِي الدُّنْيَا وَالْا خِرَظَ

اور وہ آپ سے سوال کرتے ہیں کہ ( الله تعالیٰ کی راہ میں ) کیا خرچ کریں ۔ آپ کمدیجئے کہ جو تہاری ضرورت سے زیادہ ہو ۔ اللہ تعالیٰ تہارے لئے لینے احکام اسی طرح کھول کو بیان کرتا ہے تاکہ تم غور و فکر کرو ۔ دنیاو آخرت کے معاملات میں ۔

طاؤس کہتے ہیں کہ اس سے مرادیہ ہے کہ جو جے آسان ہو ۔ عطا ، سدی اور قتادہ کا قول ہے کہ عفو ضرورت سے زیادہ مال کو کہتے ہیں ۔ اس سے

شانِ نزول: ابن ابی حاتم نے سعید اور عکرمہ کے طریق سے ابن عباس سے روایت کی کہ جس وقت صحابہ کو راہ خدا میں مال خرچ کرنے کا حکم ہوا تو چند صحابہ نے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاصر ہو کر عرض کیا کہ ہمیں معلوم نہیں کہ اس خرچ کرنے سے کیا مراد ہے جس کا ہمیں حکم ہوا ہے ۔ لہذا ہم کیا خرچ کریں ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ حضرت معاذر "بن جبل اور حضرت تعلیہ فی آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم اللہ تعالیٰ لینے بندوں کو اپنی راہ میں خرج کرنے کا حکم فرماتا ہے ۔ ہمارے یاس غلام بھی بیں اور نقد مال و گھر کے لوگ بھی ۔ اب ہم لینے مالوں میں سے کیا خرج كريس \_ اس وقت الله تعالى في يه آيت نازل فرمائى \_ ( مظهرى ٢٧٢ / ١ ، جلالين ١١٢ ،

تشری : اس آیت کے حکم کی وجہ سے صحابہ کی یہ حالت تھی کہ جو کچھ کماتے اس س سے اپنے خرچ کے موافق رکھ کر باقی خیرات کر دیتے تھے۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تم ے اس طرح صاف صاف آیتیں بیان کرتا ہے تاکہ تم ولائل اور احکام میں غور کرو ۔ اور فانی دنیا کی طرف سے بے رغبت ہو کر آخرت کی طرف متوجہ ہو جاؤ جو ہمیشہ باقی

رہنے والی ہے۔ پس تم اسی کو اختیار کرو جو تہارے حق میں زیادہ بہتر ہو اور اپنے مال میں سے صرف اتنا رکھ لیا کرو جو دنیا میں تہاری معاش کے لئے کافی ہو باقی سب خرج کر دو تاکہ تہیں آخرت کا فائدہ حاصل ہو اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ ہی ہر کام کی مصلحت اور اس کے انجام سے خوب واقف ہے۔ پس اس کے احکام پر عمل کرنے اور جن باتوں سے اس نے منع فرمایا ہے ان سے باز رہنے میں جلدی کرو تاکہ تہیں دونوں جہانوں کے فائدے حاصل ہوں۔ (مظہری ۲۲۳۔ ۱/۲۵)۔

مسلم شریف میں حضرت جابر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے فرمایا کہ لینے نفس سے شروع کر، پہلے اسی پر صدقہ کر، پھر بچے تو لینے بال بچوں پر، پھر بچے تو اور دوسرے حاجمتندوں پر، مسلم ہی میں حضرت ابو ہر ہرہ تھے مروی ہے کہ سب سے افضل خیرات وہ ہے جو انسان لینے خرچ کے مطابق باقی رکھ کر، پی ہوئی چیز کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں دے ۔ او پر والا باتھ نیچے والے باتھ سے افضل ہے ۔ پہلے انہیں دے جن کا خرچ تیرے ذمہ ہے ۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ اے ابن آدم! جو تیرے پاس اپنی ضرورت سے زائد ہو ایک اور حدیث میں ہے کہ اے ابن آدم! جو تیرے پاس اپنی ضرورت سے زائد ہو اے اللہ تعالیٰ کی راہ میں دے ڈالنا ہی تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے بہتر ہے ۔ باں اپنی ضرورت کے مطابق خرچ کرنے میں بچھ پر کوئی طامت مہیں ۔ لئے بُرا ہے ۔ ہاں اپنی ضرورت کے مطابق خرچ کرنے میں بچھ پر کوئی طامت مہیں ۔

# یتیموں کے ساتھ حسن سلوک

۳۲۰ - ویسٹنگونک عن الیتمیٰ ، قُل اِصلاَ حَ لَهُمْ خیر دو اِن المُصلِحِ ، تُخالِطُوهُمْ فَاخْوانکم ، وَالله یَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصلِحِ ، وَكُو شَاءُ الله لَا عَنتكم ، إِنَّ الله عَزیزُ حَکِیم ، المُصلِح ، وَكُو شَاءُ الله لَا عَنتكم ، إِنَّ الله عَزیزُ حَکِیم ، اور وہ آپ سے بیموں کے بارے میں سوال کرتے ہیں ۔ آپ کهدی که جسمیں انکی بھلائی ہو وہ بہتر ہے ۔ اور اگر تم ان سے مل جل کر رہو تو وہ تہارے بھائی ہیں اور اللہ تعالیٰ مفسد اور مصلح کو خوب جانتا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ جاہتا تو تہیں دخواری میں ڈالدیتا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ عرب و حکمت والا تعالیٰ چاہتا تو تہیں دخواری میں ڈالدیتا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ عرب و حکمت والا

تُنخَالِطُوهُمُ تَم ان كو ( خرج میں ) ملا لو - تم ان كو شريك ركھو - مُغَالطَهَ ؟ سے مضارع - مُغَالطَهَ ؟ سے

لَا عَنَنَكُمُ اللبة وه تهمين مصيبت مين ڈالديها - اللبة وه تهمين مشكل مين ڈالديها - اللبة وه تهمين مشكل مين ڈالديها - المحقات سے ماضی -

فشمانِ مزول: جب یہ آیتیں ۔ وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْیَابِیْمِ اللّاَ یَالَیْ هِی اَحْسَنُ اور اِنَ الّذِیْنَ الله یَن الله یکم سے تمام مسلمان بہت ڈرے بہاں تک کہ انہوں نے یتیموں کے مال اپنے مال سے بالکل علیحدہ کر دئے ۔ اور یتیم کا کھانا بھی علیحدہ لکا اور اگر اس میں سے کچھ زیج جاتا تو اسے خود نہ کھاتے بلکہ اس بھی علیحدہ لکایا جانے لگا اور اگر اس میں سے کچھ زیج جاتا تو اسے خود نہ کھاتے بلکہ اس ولیے ہی رکھا رہنے دیتے آخروہ سڑ بس کر ضائع ہو جاتا ۔ پھریہ نقصان بھی انہیں ناگوار گزرا اور سب نے مل کر آنحضرت صلی الله علیہ وسلم سے اس کے بارے میں سوال کیا تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱/۲۵) ۔

گفتری اس کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم بیہ لوگ آپ سے بیٹیوں کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو ان سے کبدی کہ اصل مقصد تو انکی خیر خواہی ہے ۔ اگر تم دیکی کہ ان کی خیر خواہی ہے ۔ اگر تم ان کو لینے ساتھ کی خیر خواہی انکا مال علیحدہ کرنے میں ہے تو اس طرح کرلو اور اگر تم ان کو لینے ساتھ شریک رکھنے میں ان کی بہتری مجھو تو یہ بھی تھیک ہے کیونکہ وہ بھی بہبارے بھائی ہیں اور بھائی ایک دوسرے کی امداد بھی کرتے ہیں اور خیر خواہی کے طور پر ایک دوسرے کے مال سے نفع بھی اٹھالیتے ہیں ۔ اور جو شخص خیانت اور یتیم کا مال خراب کرنے اور ناحق کھانے کی نیت سے اس کے ساتھ شرکت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ الیے مفسد کو بھی ناحق کھانے کی نیت سے اس کے ساتھ شرکت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ ایے مفسد کو بھی بارے میں متبارے لئے سگی اور مشکل پیدا کر دیتا اور تبہارے لئے یتیموں کے ساتھ شرکت کرنا جائز نہ کرتا گر اس نے تم پر یہ آسانی کی اور خیر خواہی کے طور پر یتیموں کے ساتھ شرکت کرنا جائز نہ کرتا ہے اور جو چاہتا شہد وہ بہت زبردست ہے اور جو چاہتا کے ساتھ شرکت کو تمہارے لئے جائز کر دیا ۔ بلا شبہ وہ بہت زبردست ہے اور جو چاہتا ہے حکم کرتا ہے ۔ خواہ وہ حکم بندوں پر آسان ہو یا گراں ۔ وہ لینے فضل سے اپنی حکم کرتا ہے ۔ خواہ وہ حکم بندوں پر آسان ہو یا گراں ۔ وہ لینے فضل سے اپنی حکم کرتا ہے ۔ خواہ وہ حکم بندوں پر آسان ہو یا گراں ۔ وہ لینے فضل سے اپنی حکم کرتا ہے ۔ خواہ وہ حکم بندوں پر آسان ہو یا گراں ۔ وہ لینے فضل سے اپن

### مشرک سے نکاح

ا٢٢ - وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشُرِكُتِ حَتَىٰ يُؤْمِنَ ، وَلاَ مَهُ مُّؤْمِنَهُ كَذِيرٌ مِّنْ ثَمَّشُرِكَةٍ وَلَوَا عُجَبَتْكُمْ ، وَلاَ تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَىٰ يُؤْمِنُ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَىٰ يُؤْمِنُوا ، وَلَعَبُدَ مُّوْمِنَ خَيْرُ مِّن مُشْرِكٍ وَلَوُ اَعْجَبَكُمْ ، وَلاَ يُؤْمِنُوا ، وَلَعَبُدُ مُومَنَ خَيْرُ مِّن مُشْرِكٍ وَلَوُ اَعْجَبَكُمْ ، أُولْئِكَ يَدْعُونَ إلى النَّارِ عَ وَاللَّهُ يَدْعُوا إلى الْجَنَّةِ وَالْمُغْفِرَةِ إلى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ إلى الْجَنَّةِ وَالْمُغْفِرَةِ إلى الْبَاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ،

اور تم مشرک عورتوں سے نکاح نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں اور مشرک عورت ) تہیں مشرک عورتوں سے تو ایماندار کنیز بہتر ہے اگر چہ وہ ( مشرک عورت ) تہیں بھلی گئے ۔ اور ( مسلمان عورتوں کو ) مشرکین کے نکاح میں نہ دو جب تک کہ وہ ایمان نہ لائیں ۔ اور ایماندار غلام مشرک ( مرد ) سے بہتر ہے اگرچہ وہ ( مشرک ) تمہیں بھلا ہی معلوم ہو ۔ یہ ( مشرک ) تو تہیں جہنم کی طرف بلاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ لینے حکم سے تمہیں جنت اور مغفرت کی طرف بلاتا ہے ۔ اور وہ لوگوں کو لینے احکام کھول کو بتاتا ہے تاکہ وہ یاد ر کھیں ۔

تَنْكِحُوا: تم ثكار كرو، تم عقد كرو، ثِكَارٌ عن مضارع -أَمَةُ أَن كنيز، لوندى، باندى - جمع إِمَارٌ -

أَعْجَبُتْكُمْ: وه تهين الجهانگا - وه تهين بھلانگا - اِلْجَابُ سے ماضی -

فیمان مزول: علامہ بنوی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو مرید فنوی کو اس لئے مکہ جمیع کہ وہاں سے مسلمانوں کو بوشیدہ طور پر نکال لائیں ۔ جب یہ مکہ جہنچ تو ایک مشرک عورت ان کی آمد کی خبر سن کر ان کے پاس آئی اور کہنے لگی کہ اے ابو مرثد کیا تم مجھ سے خلوت نہیں کرو گے ۔ انہوں نے فرمایا کہ مجھے اسلام نے الیی باتوں سے روک دیا ہے ۔ وہ کہنے لگی کہ تم مجھ سے نکاح تو کر سکتے ہو ۔ انہوں نے ایس باتوں سے روک دیا ہے ۔ وہ کہنے لگی کہ تم مجھ سے نکاح تو کر سکتے ہو ۔ انہوں نے کہا کہ ہاں مگر جہلے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جا کر آپ سے اجازت لوں گا ۔ اس کے بعد اس عورت نے خور مجا دیا ۔ مشرکوں نے آکر ابو مرثد کو بہت مارا ۔ بھر وہ ان کو چھوڑ کر چلے گئے ۔ جب ابو مرثد واپس مدینے جہنچ تو انہوں نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم كيا ميرے لئے اس سے فكاح كرنا جائز ہے - اس پر الله تعالىٰ في يه آيت نازل فرمائى - ( مظہرى ٢٤٥، ٢٤٩ / ١ ) -

حین کے احکام

الله النّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وَلاَ تَقُرَبُوْ هُنَّ حَتَى يَفْهُرُنَ وَ فَاغَتَزِ لُوا النّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وَلاَ تَقُرَبُوْ هُنَّ حَتَى يَفْهُرُنَ وَ فَاذَا تَطَهَّرُنَ فَاتُوهُ هُنَّ حَتَى يَفْهُرُنَ وَ فَاذَا اللّهَ مُوالَّا اللّهُ مَا اللّهُ مُوالَّا اللّهُ عَرْثُ اللّهُ مُوالَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلُمُ اللّهُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلَمُ اللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

اور وہ آپ سے حیض کے بارے میں بوچھتے ہیں۔ آپ کمدیکئے کہ وہ نجاست ہے۔ پس تم حیض میں عورتوں سے الگ رہو اور ان کے پاس نہ جاؤ مہاں تک کہ وہ پاک ہو جائیں تو تم ان کے تک کہ وہ پاک ہو جائیں تو تم ان کے پاس جاؤ جس طرح ہاک اللہ تعالیٰ نے تہیں اجازت دی ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ نے تہیں اجازت دی ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ خ

پسند کرتا ہے توبہ کرنے والوں اور پاک و صاف رہنے والوں کو ۔ تہاری بیویاں بہاری کھیتی ہیں سو اپنی کھیتی میں جس طرح چاہو آؤ ۔ اور لینے لئے آگے ( عاقبت ) کے واسطے بھی کچھ تیاری کرو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو ۔ اور لیقین رکھو کہ بیٹک تہیں اللہ تعالیٰ کے سامنے حاضر ہونا ہے ۔ اور ایمانداروں کو خوشخبری سنادو ۔

المَحِيْضِ حِفِى كا آنا - حفى كا مقام - حفى كا زمانه - حَفَى ً ہے مصدر بھى ہے اور اسم ظرف زمان و مكان بھى - حفى اس خون كو كہتے ہيں جو عورتوں كو ہر ماہ آتا ہے -

اَذَّى: ايذا - تكليف - ناپاك - گندى -

فَاعْتَزِ لُوا : تم كناره كرو - تم الله ربو - إعْتِرَالُ ع امر -

فشان مزول: حضرت انسُّ سے مروی ہے کہ یہود کی عادت تھی کہ جب ان میں سے کسی عورت کو ایام آتے تو وہ اس کو نہ تو اپنے ساتھ کھلاتے تھے اور نہ اپنے گھر میں رہنے دیتے تھے ۔ صحابہ کرام نے اس کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( ابن کثیر ۲۵۸ / ۱ ) ۔

آفٹر میں گئے۔ اس آیت میں اپنی عور توں کے ساتھ خلاف فطرت پیش آنے یعنی حفی کی حالت میں صحبت کرنے سے منع فرمایا گیا ہے ۔ کیونکہ یہ طرفین کی تندرستی کے لئے مفر اور پاکیز گی کے خلاف ہے ۔ اس معاملہ میں بعض اقوام افراط و تفریط کا شکار تھیں ۔ یہودیوں میں دستور تھا کہ وہ حفی والی عورت کو علیحدہ مکان میں رکھتے تھے ، نہ اس کے ہاتھ کا پکا ہوا کھاتے تھے اور نہ اسے کسی چیز کو ہاتھ لگانے دیتے تھے ۔ اس کے برعش عیسائیوں میں کسی قسم کی قبیر نہ تھی ۔ صحابہ کرام میں ہر قوم کے لوگ تھے اور وہ اپنی اپنی عادت کے موافق کیا کرتے تھے ۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ حیض ایک ناپاکی ہے اس لئے ایام حیض میں ان سے پر میز کرو اور جب تک وہ فوب پاک نہ ہو جائیں ان سے صحبت نہ کرو ۔ پاک ہو جانے کے بعد متبیں ہر طرح سے فائدہ حاصل کرنے کا اختیار ہے ۔ اس کے ساتھ ہی فرمایا کہ صرف لذتوں ہی میں منجمک نہ رہو بلکہ آخرت کی بھی فکر کرو کیونکہ ایک روز متبیں اللہ

تعالیٰ سے ملنا ہے ۔ لہذا تقویٰ اور پر ہمیزگاری اختیار کرو اور ہر معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو ۔ (حقانی ۔ ۱/۵۸۰) ۔

قرآنِ کریم میں حیض کی کوئی مدت بیان نہیں کی گئی بلکہ اس کو عرف عام پر چھوڑ دیا گیا ۔ امام ابو حنیفہ کے نزدیک یہ مدت کم از کم تین دن اور زیادہ سے زیادہ دس دن ہے ۔ امام شافعی کے نزدیک کم از کم ایک رات دن اور زیادہ سے زیادہ پندرہ دن ہے ۔ امام مالک کہتے ہیں کہ کوئی حد مقرر نہیں قرآنِ کریم نے حیض کے ایام میں صرف جماع کی ممانعت بیان کی ہے ، حیض کے باقی احکام مثلاً نماز نہ پڑھنا ، نماز کی قضا لازم نہ ہونا ، روزہ نہ رکھنا ، روزے قضا کرنا ، مسجد میں نہ جانا ، قرآنِ مجید کو نہ چھونا ، طواف نہ کرنا ، نفاس ( بچہ جفنے کی حالت ) کے احکام اور اس کی مدت وغیرہ یہ سب احکام صحیح حدیثوں سے ثابت ہیں ۔

لغو قسميں

٢٢٣ ، ٢٢٥ وَلاَ تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَةً لاَ يُمَانِكُمْ أَنُ تَبَرُّوْا وَ تَصُلِحُوْا بَيْنَ النَّاسِ ، وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيْمٌ ، لاَ تَتَقَوْا وَ تُصلِحُوْا بَيْنَ النَّاسِ ، وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيْمٌ ، لاَ يُؤَاخِدُكُمُ اللهُ بِاللَّهُ بِاللَّهُ فِي آيُمَانِكُمْ وَلْكِنْ يَوْءَ اخِدُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَلَكِنْ يَوْءَ اخِدُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ حَلِيْمٌ ،

اور الله تعالیٰ کے نام کو اپنی قسموں میں آڑ نہ بناؤ کہ (قسم کا بہانہ کر کے )
نکی اور پر بمیز گاری اور لوگوں میں اصلاح نہ کرو ۔ اور الله تعالیٰ خوب سنتا
اور جانتا ہے ۔ الله تعالیٰ بمہاری بہودہ قسموں پر بمہاری گرفت بہیں فرمائے گا
لیکن بمہاری ان قسموں پر ( بورا نہ کرنے کی صورت میں ) مواخذہ کرے گا جو
بہارے دل سے سرزد ہوتی بیں اور الله تعالیٰ بخشنے والا اور علم والا ہے ۔

عُرْضَةً : آڑ ۔ روکنے والی چیز ۔ یہاں مراد یہ ہے کہ تم اللہ تعالیٰ کی قسم کو نیکیوں سے روکنے والی چیز نہ بناؤ ۔

آیکھانیکٹم: ہمباری قسمیں ۔ واحد یمینی ۔ مین کے معنی قوت اور مفبوطی کے ہیں ۔ شرع میں میں اس قسم کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے نام سے یا اس کی کسی صفت سے کھائی جائے اللہ تعالیٰ کے نام سے قسم مین قوت اور تاکید پیدا ہو جاتی ہے اس لئے اس کو ہمین کہتے ہیں ۔ جاتی ہے اس لئے اس کو ہمین کہتے ہیں ۔

تُبِرُونا: تم نيكي كرتے ہو - تم اصان كرتے ہو - برا سے مضارع -

فنمانِ نزول: علامہ بغوی نے بیان کیا کہ حضرت عبداللہ 'بن رواحہ اور ان کے بہنوئی بشیر 'بن نعمان انصاری کے درمیان کوئی الیی بات ہو گئی کہ حضرت عبداللہ 'نے قسم کھالی کہ نہ تو کبھی بشیر کے پاس جاؤں گا اور نہ ان سے بولوں گا اور نہ ان کے اور ان کے اور ان کے مغالف کے درمیان کبھی صلح کراؤں گا ۔ جب حضرت عبداللہ 'نے کوئی شخص اس کے بارے میں کچھ کہتا تو وہ جواب دیدیتے کہ میں نے تو اللہ تعالیٰ کی قسم کھالی ہے کہ میں ایسا نہیں کروں گا لہذا اب قسم سے بری ہوئے بغیر میرے لئے یہ جائز نہیں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۲۸۲ / ۱) ۔

تعشری : لوگوں میں یہ بات مشہور بھی کہ جب کسی بات پر یا کسی چیز کے ترک پر اللہ تعالیٰ کی قسم کھائی جائے ۔ خواہ وہ اچی ہو یا بری ۔ اس پر ضرور قائم رہنا چاہئے ۔ چتائی حضرت ابو بکر صدیق نے ایک قسم کھائی تھی کہ میں لینے بھائے مسطح کو کچے نہیں دیا کروں کا کیونکہ اس نے حضرت عائشہ پر جمت لگائی تھی ۔ اس طرح اور لوگ بھی قسمیں کھا بیٹھے تھے کہ میں فلاں شخص سے صلح نہ کروں گا یا میں لینے باپ سے یا ماں سے نہ ملوں گا ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ایسی باتوں سے منع فرما دیا ہے اور بتا دیا کہ لغو قسم پر تم سے کچے مواخذہ نہیں ہوگا ۔

يمين تين طرح کي ہوتی ہے۔

(1) میمین عمر سی سے اس کے اس کو عمر دوسنے کو کہتے ہیں ۔ چونکہ ایسی قسم کھانے والا گناہ میں دوبتا ہے اس لئے اس کو غموس کہتے ہیں ۔ غموس یہ ہے کہ کوئی شخص کسی گزری ہوئی بات پر عمداً جموثی قسم کھائے ۔ مثلاً یہ کے کہ فلاں شخص آیا تھا حالانکہ وہ جانتا ہے کہ وہ یہاں نہیں آیا ۔ اس میں بڑا گناہ ہے اور اس پر آخرت میں مواخذہ ہو گا ۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

وَلٰكِنُ يَتُوءَ اخِذُكُمْ بِمَاكَسَبَتْ قُلُوُّبِكُمْ . ( لِمْ الْ ٢٢٥ ) -

لیکن وہ متباری ان قسموں پر ( بورا نہ کرنے کی صورت میں ) مواخذہ فرمائے گا جو متبارے دل سے سرزد ہوئی ہیں ۔

اما ابو حنین کے نزدیک ایسی قسموں پر کفارہ نہیں ۔

إثلاء كا بيان

٢٢٧ ، ٢٢٠- لِلَّذِيْنَ يُؤُلُوْنَ مِنْ نِسَا لِهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ اَشُهْرِ عَ فَإِنْ فَاءُ وَا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورً رَّحِيْمُ لا وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهَ عَلَيْمً لا وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعً عَلِيْمً لا

جو لوگ اپنی بیوبوں سے علیحدہ رہنے کی قسم کھا بیٹھتے ہیں ان کے لئے چار مہینے کی مہلت ہے پھر اگر وہ ( اس عرصہ میں ) رجوع کر لیں تو اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہربان ہے ۔ اور اگر طلاق کا ارادہ کر ہی لیا ہے تو بے شک اللہ تعالیٰ خوب سننے والا اور جلنے والا ہے ۔

و ایلا، کرتے ہیں یعنی اپنی عور توں کے پاس نہ جانے کی قسم کھاتے ہیں ۔
شری اصطلاح میں غیر معدیہ مدت یا کم از کم چار ماہ تک بیوی کے پاس نہ
جانے کی قسم کو ایلا، کہتے ہیں ۔ ایلا، کرنے والا اگر چار ماہ سے قبل قسم تو
شر دے تو بیوی اس کے لئے طلل ہے اور قسم کا کفارہ واجب ہوگا ۔ چار
ماہ گزرنے کے بعد احتاف کے نزدیک طلاق بائن واقع ہو جائگی اور رجوع
درست نہ ہوگا۔

تَرَبُّصُ : انتظار كرنا - مُعْبِرانا - مصدر ب -

فَاءُ وَا: انہوں نے (قسم تور کر عورت کی طرف) رجوع کیا ۔ وہ لوث آئے فَاءُ وَا: فَيْ مَرِّ سے ماضی ۔

آتشری : عرب میں یہ بھی دستور تھا کہ لوگ بیوی سے ناراض ہو کر اس کے پاس نہ جانے کی قسم کھا لیتے تھے ۔ شرع میں اس قسم کی قسم کو ایلاء کہتے ہیں ۔ قبادہ کہتے ہیں کہ ایلاء لال جاہلیت کی طلاق تھی ۔ سعید بن مُسَیِّب فرماتے ہیں کہ ایلاء جاہلیت کا سانا تھا ۔ جب کسی کو اپنی بیوی سے محبت نہ رہتی اور نہ وہ یہ چاہتا کہ کوئی دوسرا شخص اس سے نکاح کرے تو وہ قسم کھا کر کہ اب میں کبھی اس کے نزدیک نہ جاؤں گا ، اس کو چھوڑ دیتا تھا ۔ اس سے نہ تو وہ بیوہ ہوتی تھی اور نہ وہ خاوند والی رہتی تھی اسلام کے شروع میں بھی لوگ اس پر عمل پیرا تھے ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے چار ماہ کی مدت مقرر فرمادی (حقائی ۱۸ مطری ۱/۲۹) ۔

پس اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے پاس نہ جانے کی قسم کھا لے تو اس کی چار صور تیں ہیں ۔

(۱) چار ماہ سے کم کی مدت مقرر کرے ۔ (ٖ) چار ماہ کی مدت مقرر کرے (۳) چار ماہ کی مدت مقرر کرے (۳) چار ماہ سے زیادہ کی مدت مقرر کرے ۔

پہلی صورت کا حکم یہ ہے کہ اگر قسم توڑے گا تو کفارہ لازم آئے گا اور اگر قسم بوڑے گا تو کفارہ لازم آئے گا اور اگر قسم بوری کر لی یعنی چار ماہ سے کم کی جو مدت مقرر کی تھی اس کو بورا کرلیا تب بھی تکاح باقی رہے گا ۔ اور رجوع کے لئے تجدید تکاح کی ضرورت نہیں ۔

دوسری ، تعیری اور چوتھی صورت کو شرع میں ایلاء کہتے ہیں ۔ اس کا حکم یہ ہے کہ اگر چار ماہ کے دوران قسم توڑ کر رجوع کر لے تو نکاح تو باقی رہے گا العبة قسم توڑ نے کا کفارہ دینا ہوگا اور اگر چار ماہ گزر گئے اور قسم نہ توڑی تو عورت کو قطعی طلاق ہو جائیگی یعنی چار ماہ گزرنے کے بعد رجوع کرنا جائز نہیں العبة دونوں باہمی رضا مندی سے دوبارہ نکاح کر سکتے ہیں ۔ طالہ کی ضرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بحوالہ بیان القرآن کا کھار کے القرآن بحوالہ القرآن بھار القرآن ہے ہیں ۔ طالہ کی ضرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بھار ا

طلاق کے احکام

٢٢٨ - وَالْمُطَلَّقُتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُوْ ، وَ لاَ يَحِلُّ لَهُنَّ اَنْ يَكُتُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي اَرْ حَامِهِنَّ اِنْ كُنَّ يُوْء مِنَّ اللهُ فِي اَرْ حَامِهِنَّ اِنْ كُنَّ يُوْء مِنَّ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهٰ خِر ، وَبُعُوْلَتُهُنَّ اَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَٰلِكَ اِنْ إِللهِ وَالْيَوْمِ اللهٰ خِر ، وَبُعُوْلَتُهُنَّ اَحْقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَٰلِكَ اِنْ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهٰ خِر ، وَلَهُنَّ مِثْلُ الذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمُعُرُوفِ مِن اللهِ عَلَيْهِنَّ بِالْمُعُرُوفِ مِن وَلِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ، وَالله عَزِيْزُ حَكِيمً ،

اور طلاق پانے والی عور تیں اپنے آپ کو تین حیض تک روکے رکھیں ۔ (یعنی ان کی عدّتِ طلاق تین حیض ہے ۔ اس کے بعد کمیں نکاح کریں ) ۔ اور ان عور توں کو یہ بات طلال مہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ ان کے رحم میں پیدا کیا ہو (حمل) وہ اس کو چھپائیں ۔ بشرطیکہ وہ اللہ تعالیٰ اور ہوم آخرت پر ایمان رکھتی ہوں ۔ اور اگر ان کے خاوند ان کو انچی طرح رکھنا چاہیں تو وہ (اس عرصہ میں ) ان کو لوٹا لینے کے زیادہ حقدار ہیں ۔ اور دستور کے مطابق عور توں کے بھی مردوں پر حقوق ہیں جیسا کہ مردوں کے حقوق عور توں پر ہیں اور مردوں کا عور توں پر درجہ بڑھا ہوا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ زبردست حکمت والا ہے ۔

فروع الک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہونا ۔ حیض ، گلہر ، امام ابو حنیفہ اس کے معنی حیض کے لیتے ہیں اور امام شافعی گہر کے ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد قُرُرُجے ۔

اَرْ حَامِهِنَ - قرابت - رشة دارى - رحم - بيد دانيان - يه جمع باسكاواحدر حم بي -

مُعُولَتُهُ مَنَ : ان ك شوبر - ان ك خادند - اس كا واحد بعل ب -

بِرَدِهِنَّ : ان كا لوثا لينا \_ ان كا والس كر لينا \_

مُطَلَقَتُ : مطلقہ عور تیں ۔ طلاق دی ہوئی عور تیں ۔ تَطِلْیُقَ ہے اسم مفعول ۔ شرع میں مطلقہ اس عورت کو کہتے ہیں جو کسی کے نکاح میں ہو اور پھر اس کو طلاق ہو جائے ۔ اگر عورت کا صرف نکاح ہوا ہو اور اس سے تہنائی نہ ہوئی ہو تو طلاق کے بعد اس کیلئے کوئی عدت نہیں ۔ اگر نکاح کے بعد عورت سے تہنائی ہو گئی اور وہ حاملہ ہے تو اسکی عدت تمل و ضع ہونے تک ہے ۔ اس مدت میں کوئی شخص اس سے نکاح نہیں کرسکتا ۔ اگر تمل نہیں ہے تو اس کی عدت صرف تین حیض تک ہے اگر وہ لونڈی ہے اور اس کو تمل نہیں اور حیض آتا ہے تو اس کی عدت دو حیض ہے ۔ عدت دو حیض ہے ۔

کفشر سکے: ایام جاہلیت میں طلاق کی عدت کے بارے میں بھی بڑی بے قاعدگی پائی جاتی تھی اور طلاق دینے والا سال چے مہینے کے بعد بھی اس عورت پر دعویدار بن جاتا تھا ۔ اس لئے لوگ ایس مطلقہ سے نکاح مہیں کرتے تھے اور نہ وہ شخص خود اس کے نان و نفقہ کا خیال کرتا تھا ۔ اس طرح عورت پر بڑا ظلم ہوتا تھا ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے طلاق کی عدت بیان کر کے مرد کو اس عدت کے دوران بلا تجدید ِ نکاح رجوع کرنے کی اجازت دیدی بشرطیکہ رجوع کرنے میں اصلاح کی نیت ہو اور عورتوں کو بھی تاکید فرما دی کہ عدت میں کی زیادتی کرنے کی غرض سے یا جہلے خاوند سے ناراض ہو کر اپنا محل یا حیض نہ چھپائیں اس لئے کہ اس میں بڑی خرابی ہے ۔ ایک تو اس سے عدت کا حساب غلط ہو جائیگا ، دوسرے ایک کی اولاد دوسرے کے پاس جانے سے نسب میں فرق حساب غلط ہو جائیگا ، دوسرے ایک کی اولاد دوسرے کے پاس جانے سے نسب میں فرق پڑ جائے گا ۔ پھریہ بھی بتا دیا کہ عورت اور مرد پر ایک دوسرے کے برابر کے حقوق بھی کھے دیادہ ہیں ۔ (حقانی مورت ہوا ہوا ہے اس لئے عورتوں کے مقابلہ میں ان کے حقوق بھی کھے زیادہ ہیں ۔ (حقانی مال کے) ۔

ایک حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہماری عورتوں کے ہم پر کیا حق ہیں ۔ آپ نے فرمایا ، جب تم کھاؤ تو اسے بھی پہناؤ اس کے منہ پر نہ مارو ، اسے گالی نہ دو ۔ اسے بھی کھلاؤ ، جب تم پہنو تو اسے بھی پہناؤ اس کے منہ پر نہ مارو ، اسے گالی نہ دو ۔ اس سے روکھ کر اسے کمیں اور نہ بھیجدو ہاں گھر میں ہی رکھو ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۱) ۔

#### رجعي طلاق

٢٢٩ - اَلطَّلَاقُ مَرَّانُ فَامِسَاكُ بِمَعُرُوفِ اَوْتَسُرِيْحٌ بِإِحْسَانِ وَ ٢٢٩ - اَلطَّلَاقُ مَرَّانُ يَأْخُفُوا مِثَّا الْتَيْتُمُوهُنَّ شَيْاً اِللَّا اَنُ يَتَحَافَا اللَّا يُعَلِّا اللَّا اَنُ يَتَحَافَا اللَّا اللَّا اَنُ يَتَحَافَا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَل

طلاق ( جس کے بعد رجوع کر سکتے ہیں ) دو مرتبہ تک ہے ۔ بھر یا تو دستور کے مطابق رخصت کر دے اور جو کے مطابق رخصت کر دے اور جو کچھ تم انہیں دے چکے ہو اس میں سے کچھ حصہ واپس لینا تہارے لئے طال نہیں گر اس وقت جبکہ دونوں کو خوف ہو کہ وہ احکام الی پر قائم نہ رہ سکیں گے ۔

امسک : روک کرر کھنا ۔ بند رکھنا ۔ مصدر ہے ۔

تَسْرِيْحُ: چور دينا - رخصت كرنا - مصدر ب -

فشان نزول: ابن ابی حاتم میں ہے کہ ایک شخص نے اپنی بیوی ہے کہا کہ نہ تو میں بجھے بساؤں کا اور نہ چھوڑوں کا ۔ اس عورت نے بوچھا کہ یہ کس طرح ہوگا ؟ اس نے کہا کہ میں بجھے طلاق دیدوں کا اور عدت ختم ہونے سے پہلے رجوع کرلوں گا اور اس طرح کرتا رہوں گا ۔ اس عورت نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی بریشانی بیان کی ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ( ابن کثیر ۲۲۲ / ۱) ۔

فکاح کی مشرعی حیثیت: نکاح کی ایک حیثیت تو ایک باہی معاملے اور معاہدے کی بہی معاملے اور معاہدے کی ہے جسے بیع و شراء اور لین دین کے معاملات ۔ نکاح کی دوسری حیثیت ایک سنت اور عبادت کی ہے ۔ اس لئے نکاح کے منعقد ہونے کے لئے با جماعِ امت کچھ ایسی شرائط ضروری ہیں جو بیع و شراء کے عام معاملات میں نہیں ہوتیں ۔

(١) بهت سي عورتون اور مردون كاآلي مين نكاح مبس بوسكتا \_

(۲) نکاح کے علاوہ تمام معاملات و معابدات کے انعقاد اور ان کی تکمیل کے لئے کوئی گواہی شرط نہیں ۔ گواہی کی ضرورت اس وقت پڑتی ہے جب فریقین میں اختلاف ہو جائے ۔ مگر نکاح ایسا معاملہ ہے کہ اسکے 9 انعقاد کے لئے گواہوں کا سلمنے ہونا شرط ہے اگر کوئی مرد و عورت گواہوں کے بغیر آئیں میں نکاح کر لیں اور دونوں میں سے کوئی فریق بھی اختلاف و انکار نہ کرے تب بھی شرعاً وہ نکاح اس وقت تک باطل اور کالعدم ہے جب تک کہ گواہوں کے سلمنے دونوں کا ایجاب و قبول نہ ہو ۔ اور سنت یہ کالعدم ہے جب تک کہ گواہوں کے سلمنے دونوں کا ایجاب و قبول نہ ہو ۔ اور سنت یہ کے کہ نکاح اعلان عام کے ساتھ کیا جائے ۔ ( معارف القرآن ۵۵۵ / ۱ ) ۔

تین طلاق کے احکام: اسلام سے وہلے یہ دستور تھا کہ خاوند جتنی مرتبہ چاہے

طلاق دیدے اور عدت ختم ہونے سے پہلے رجوع کر لے ۔ اس طرح عورت کی زندگی عذاب بن گئی تھی ۔ لوگ عورتوں کو تنگ کرنے کے لئے یہ کرتے تھے کہ طلاق دیدی عذاب بن گئی تھی ۔ لوگ عورتوں کو تنگ کرنے کے لئے یہ کرتے تھے کہ طلاق دیدی ۔ اسلام پھر جب عدت ختم ہونے کو آئی تو رجوع کر لیا اور اس کے بعد پھر طلاق دیدی ۔ اسلام نے اس پر پابندی لگادی کہ اس طرح کی طلاق صرف دو مرتبہ دے سکتے ہیں ۔ تیسری طلاق کے بعد رجوع کا حق نہیں رہے گا۔

طلاق دینے کا شرق طریقہ یہ ہے کہ زیادہ سے زیادہ دو مرتبہ طلاق دی جائے اور تیسری مرتبہ طلاق دینے کی نوبت نہ آنے دی جائے ۔ فقہائے کرام نے تین طلاق کو اس شرط کے ساتھ جائز قرار دیا ہے کہ تین طلاقیں الگ الگ تین طہروں میں دی جائیں قرآنِ کریم کے الفاظ اَلطَّلاَقُ مُرَّانِ میں بھی طلاق دو مرتبہ دینے کا مطلب یہی ہے کہ الگ الگ طہر میں دو طلاق دی جائیں ۔ احادیثِ صحیحہ اور صحابہ و تابعین کے عمل سے بھی عدد طلاق کے بارے میں یہی ثابت ہے کہ جب طلاق دینے کے سواکوئی چارہ نہ رہے تو طلاق کا احسن طریقہ یہ ہے کہ حالت طہر میں جس میں بوی سے قربت نہ کی گئی ہو صرف ایک طلاق دیکر چھوڑ دے ۔ عدت ختم ہونے کے ساتھ نکاح کا رشتہ خود بخود فرث جائے گا صحابہ کرام نے اس کو طلاق کا بہترین طریقہ قرار دیا ہے ۔

پی شریعت اسلام نے طلاق کے تین درجے جو رکھے ہیں اس کا یہ مطلب ہر گز انہیں کہ ان تینوں درجوں کو عبور کرنا ضروری یا بہتر ہے بلکہ شریعت کا منشا یہ ہے کہ اول تو طلاق دینا ہی ایک مغبوض و مکروہ فعل ہے ۔ اگر مجبوری کی حالت میں اس کی نوبت آ ہی جائے تو ایک طلاق پر اکتفا کیا جائے ۔ عدت ختم ہونے کے بعد یہی ایک طلاق رشتہ زوجیت قطع کرنے کے لئے کافی ہو جائیگی ۔ اور عورت آزاد ہو کر دوسرے شخص سے نکاح کر سکے گی ۔ طلاق کا یہی طریقہ احس کہلاتا ہے ۔ اس کا فائدہ یہ ہے کہ ایک تو عدت ختم ہونے سے فیصلے رجوع کر لینے سے نکاح برقرار رہتا ہے ، دوسرے عدت ختم ہونے کے بعد اگر چہ نکاح تو ٹوٹ جائے کا اور عورت آزاد ہو جائیگی مگر عدت ختم ہو جائے کہ اگر اب بھی دونوں میں مصالحت ہو جائے اور دونوں بیس مصالحت ہو جائے دور دونوں بیس میں دونوں بیس مصالحت ہو جائے دور دونوں بیس میں دور دونوں بیس میں دونوں بیس دور دونوں دور دونوں بیس دور دونوں بیس دور دونوں دور دونوں بیس دور دونوں دونوں بیس دور دونوں دونوں بیس دور دونوں د

اگر کوئی شخص عدت کے دوران مزید ایک طلاق دیدے تو تب بھی عدت کے دوران میں رجعت کا اختیار باقی رہتا ہے ۔ اور عدت ختم ہونے کے بعد طرفین کی رضا مندی سے دوبارہ نکاح ہوسکتا ہے ۔ اس کے بعد اگر شوہر نے ایک مرتبہ بھی ( یعنی

تبیری مرتبہ) طلاق دیدی تو معاملہ ہمیشہ کے لئے ختم ہو جائیگا۔ اور شری حلالہ کے بغیر دوبارہ نکاح بنیں ہو سکے گا۔ طلاق بھی ایک معاہدہ کا فسخ ہے۔ جس طرح معاہدہ خوش د لی اور حسن سلوک کے ساتھ کیا جاتا ہے اس طرح اگر معاہدہ فسخ کرنے کی ضرورت پیش آجائے تو وہ بھی خصہ ، یا لڑائی جھگڑے کی بجائے حسن سلوک کے ساتھ کیا جائے ( ماخوذ از معارف القرآن ۵۵۵۔ ۱۲ / ۱۱)۔

### خلع كابيان

فَانُ خِفْتُمُ اللَّا يُقِيمًا حُدُوْدَ اللَّهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمُا الْفَافَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا الْفَيْمَا الْفَلِمُ فَلاَ تَعْتَدُو هَا عَ وَمَنْ يَتَعَدَّوُ وَ اللهِ فَلاَ تَعْتَدُو هَا عَ وَمَنْ يَتَعَدَّحُدُوْ دَ اللهِ فَالولِئِكَ مُمُ الظَّلِمُوْنَ .

سو اگر نتہیں یہ خوف ہو کہ وہ دونوں اللہ تعالیٰ کے احکام پر قائم نہ رہ سکیں گے تو اس بات میں ان پر بھی گناہ نہیں کہ عورت مرد کو کچھ واپس دیکر پچھا مجھڑالے ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود ہیں سو ان سے تجاوز نہ کرو اور جو اللہ تعالیٰ کی حدود ہیں اللہ تعالیٰ کی حدود ہیں ہیں ۔

خِفْتُمْ: تَهمين خوف ہے - تمبين ڈر ہے - خَوْفَ سے ماصلى -

مُجنَاحَ: كناه - برائي -

اِفْتَدَتْ : اس عورت نے فدیہ دیا ۔ اس نے لینے چرونے کا بدلہ دیا ۔ اِفْتِدا ، ع

فشان نزول : اس آیت کے شان نزول کے بارے میں مؤطا امام مالک ۔ مسند امرداد ، ابن جریر ، اور نسائی وغیرہ میں مختلف روایتیں آئی ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت ثابت بن قیس بن شماس کی بیوی حبیبہ بنت سبل انصاریہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ثابت بن قیس کے دین اور اخلاق اور عادات پر کوئی عیب نہیں لگاتی اور نہ ہی وہ میرے حقوق کی ادائیگی میں کوتاہی کرتا ہے ۔ مگر میں اور وہ ایک جگہ جمع نہیں ہوسکتے ۔ میں نے برقع اٹھا کر بہت سے لوگوں میں ان کو آتے ہوئے دیکھا تو سب سے زیادہ سیاہ میں نے برقع اٹھا کر بہت سے لوگوں میں ان کو آتے ہوئے دکھا تو سب سے زیادہ سیاہ میں اور بد صورت ثابت ہی نظر آئے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

کہ کیا تم اس کو وہ باغیچہ واپس دے سکتی ہو جو اس نے تہیں دیا ہے ۔ انہوں نے عرض کیا ہاں وہ بھی اور کچے زیادہ بھی دے سکتی ہوں ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ثابت بن قیس کو بلا کر فرمایا کہ تم اس سے وہ باغیچہ واپس لے لو اور اس کو طلاق دیدو ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ یہ اسلام میں پہلا خلع تھا ۔ ( ابن کثیر ۲۷۳ ، ۱/۲۷۲ ) ۔

تعفری اگر میاں ہوی میں نا اتفاقی بڑھ جائے اور ان کو یہ اندیشہ ہو کہ وہ باہمی منافرت اور کدورت کے باعث حقوق زوجیت کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود کو قائم نہ رکھ سکیں گے تو الیمی صورت میں دونوں پر اس بارے میں کوئی گناہ بنیں کہ عورت فدیہ کے طور پر کچھ مال دیکر لینے خاوند سے نکاح کا تعلق ختم کرالے اور خاوند مال لیکر اس کو چھوڑ دے بشرطیکہ وہ مہر سے زیادہ نہ ہو ۔ کیونکہ اصل مقصد تو اصلاح اور ازدواجی تعلقات کو بہتر بنانا ہے ۔ شریعت کی اصطلاح میں اس کو ضلع کہتے ہیں ۔

اگر کوئی عورت اپنے خاوند سے بلاوجہ خلع طلب کرے تو وہ سخت گنہگار ہے چنائچہ ترمذی ، ابو داود ، مسند احمد وغیرہ میں ہے کہ جو عورت اپنے خاوند سے بلا وجہ طلاق طلب کرے اس پر جنت کی خوشبو بھی حرام ہے ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۲۳) ۔

ائتہ سلف و خلف کی ایک بڑی جماعت کے خیال میں خلع صرف اسی صورت
میں ہے کہ نا فرمانی اور سرکشی عورت کی طرف سے ہو ۔ اس وقت مرد فدیہ لیکر اس
عورت کو الگ کرسکتا ہے ۔ جمہور علماء کرام اور چاروں اماموں کے نزدیک خاوند کو
خلع والی عورت سے اس کی مرضی کے بغیر عدت کے اندر رجوع کرنے کا حق حاصل
نہیں ۔ اس لئے کہ عورت نے لینے آپ کو مال دیکر آزاد کرایا ہے ۔ ( ابن کثیر ۲۷۱ لا)
پیر فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود ہیں ، ان سے آگے بوصنا جائز نہیں ۔
اور جو لوگ اللہ تعالیٰ کی حدود سے تجاوز کرتے ہیں وہ سراسر ظالم ہیں اور اپنا ہی نقصان
کرتے ہیں ۔

تنتيري طلاق اور حلاله

٢٣٠ - فَإِنْ طُلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرُهُ مَ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ۖ أَنْ

يَّتَرَاجَعَا ۚ إِنْ ظَنَّا أَنُ يُّقِيُمَا حُدُوْدَ اللَّهِ ﴿ وَ تِلُكَ حُدُوْدُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُوْنَ ﴿

پھر اگر اس نے ( تبیری ) طلاق دیدی تو اب وہ عورت اس کے لئے طلال نہ ہوگی جب تک کہ وہ کسی اور ( مرد ) سے نکاح نہ کر لے ۔ پھر اگر وہ ( دوسرا خاوند ) اس کو طلاق دیدے تو چہلے خاوند اور اس عورت پر باہم ملاپ کرنے پر کوئی گناہ نہیں اگر وہ یہ مجھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی حدود کو قائم رکھ سکیں گے ۔ اور یہ اللہ تعالیٰ کے احکام ہیں ۔ وہ ان کو سمجھنے والوں کے لئے بیان کرتا ہے۔

تشری : قرآنی آیات سے ظاہر ہے کہ تین طلاق کے بعد رجعت کا حق باقی نہیں رہتا خواہ وہ تین طلاقیں علیحدہ علیحدہ مواقع پر دی گئی ہوں یا ایک ساتھ دی گئی ہوں ۔ تمام صحابہ ، تابعین اور ائم مجہدین کا اس پراتماع ہے کہ تین طلاقیں جس طرح بھی دی جائیں خواہ دفعتا یا علیحدہ علیحدہ ، وہ واقع ہو جائیں گی ۔

اس آیت میں تیری طلاق کا حکم بیان کیا گیا ہے کہ اگر خاوند دو طلاق دینے بعد تیری طلاق بھی دیدے تو اس عورت سے اس کا تعلق بالکل ختم ہو جائیگا اور اس کے لئے طالہ کے سوا رجعت یا نکاح جدید کا کوئی حق اور اختیار باقی نہیں رہے گا۔ پھر اگر یہ عورت عدت کے بعد ویہلے شوہر کے علاوہ کسی اور شخص سے نکاح کر لے اور وہ شخص خلوت کے بعد اس کو اپنی مرضی سے طلاق دیدے یا فوت ہو جائے تو عدت گزرنے کے بعد یہ عورت ویہلے شوہر سے جدید نکاح کر سکتی ہے ۔ بشرطیکہ دونوں کو گان ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کی حدود قائم رکھ سکیں گے ۔ یعنی حقوق زوجیت وغیرہ کی گردہ حدود ہیں کمی کرنے کے گناہ میں بشلا نہ ہوں گے ۔ غرض یہ تمام امور اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود ہیں جن سے تجاوز و انخراف جائز نہیں ۔ اللہ تعالیٰ ان حدود واحکام کو الیے لوگوں کے لئے بیان فرماتا ہے جو علم و فہم رکھتے ہیں اور اس بات کو تجھتے ہیں کہ ، تیمری طلاق سے زوجیت اور محبت کا تعلق بالکل ختم ہو جاتا ہے ۔

### رجعت وانقطاع کے صابطے

٢٣١ - وَاذِا طَلَّقُتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ اَجَلَهُنَّ فَامْسِكُوُهُنَّ

بِمَعْرُوْفِ اَوْسَرِّحُوُمُنَّ بِمَعْرُوفِ ﴿ وَّلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَتْعَتَدُوْانَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿

اور جب تم عورتوں کو طلاق دیدہ اور وہ اپنی عدت بوری کرنے کو ہوں تو ان کو سانے کو یا تو در ستور کے موافق رکھ لو یا اچھے طریقے سے چھوڑ دو ۔ اور ان کو سانے کے لئے نہ روکے رکھو تاکہ ان پر زیادتی کرہ اور جس نے ایسا کیا اس نے اپنے او پر ظلم کیا ۔

فَبُلُغُنَ : پي وه پهنچين ـ

أَجَلَهُنَّ : ان عورتوں كامقرره وقت ـ

سَرِّ حُوْهُنَّ : پی تم ان عورتوں کو رخصت کردو ۔ تم انکو چھوڑ دو ۔ تسریح سے امر

بِمَغُرُ وُفِ : بھلائی کے ساتھ ، نیکی کے ساتھ ، دستور کے مطابق ۔ عرفان ومعرفہ سے اسم مفعول ۔

ضِرَارًا: صرر چنچانا - تکلیف دینا - مصدر ہے -

تعشری : اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ جب کسی عورت کو ایک طلاق دی جائے اور اس کی عدت گزرنے کے قریب آئے تو شوہر کو دو اختیار حاصل ہیں ۔ ایک یہ کہ رجعت کر کے اس کو لینے نکاح میں رہنے دے دو سرے یہ کہ رجعت نہ کرے اور نکاح کا تعلق ختم کر کے اس کو بالکل آزاد کردے ۔ دونوں صورتوں میں شرط یہ ہے کہ اگر عورت کو رجعت کرکے نکاح میں رکھنا ہے تو قاعدے کے مطابق رکھا جائے اور اگر چوڑنا ہے تو تاب بھی شری قاعدے کے مطابق چوڑ ا جائے ۔ محض وقتی خصہ اور جذبات سے مغلوب ہو کر ایسا نہ کیا جائے اور نہ عورت کو قیدی بنا کر سایا اور نکلیف حذبات سے مغلوب ہو کر ایسا نہ کیا جائے اور نہ عورت کو قیدی بنا کر سایا اور نکلیف دی جائے ۔

اگر رجعت کرنے کا ارادہ ہو تو اس پر دو معتبر مسلمانوں کو گواہ بنا لینا چاہتے جیا کہ سورہ طلاق میں ہے۔

وَاشْهِدُوْا ذُوَى عَدْلٍ مِنْتَكُمْ وَ اَقِيْمُوا الشَّهَادَلَاَ لِلَّهِ . ( الطاق ٢)

اور تم لینے آدمیوں میں سے دو معتبر آدمیوں کو گواہ بنالو ۔ پھر اگر گواہی کی صرورت پڑے تو اللہ تعالیٰ کے لئے تھیک ٹھیک گواہی دو ۔

اگر چھوڑنے کے سواکوئی چارہ نہ رہے تو بھر قاعدے کے مطابق عمل کریں جس کی کچھے تفصیل یہ ہے ۔

ا - بلا کسی شرعی عذر کے ، عورت سے طلاق کے معاوضہ کے طور پر اپنا دیا ہوا سامان یا مہر یا کچھ اور معاوضہ طلب نہ کرو ۔

۲ ۔ جس عورت کو طلاق دی گئی ہو اس کو رخصت کرتے وقت ، تحفہ کے طور پر کچھ نقد رقم یا کم از کم کپڑے کا ایک جوڑا دینا چاہئے ۔

سے عدت کے دنوں میں عورت کو اپنے گھر میں رہنے دے ، اس کا بورا خرچ برداشت
 کرے ۔ اگر خلوت ہو حکی تھی اور اب تک مہر ادا نہیں کیا تھا تو بورا مہر ادا کر دے
 اور اگر خلوت سے پہلے طلاق کا واقعہ پیش آ گیا تو خوش دلی کے ساتھ آدھا مہر ادا کردے
 ( معارف القرآن اے ، ۵۲۲ / ۱ ) ۔

احكامِ الهيٰ كا مذاق

وَلَاتَتَخَوْذُوْ آ اللّٰهِ اللّٰهِ مُؤُوَّا وَ الْحَكُمُ وَا نِعْمَتَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا الْذَلَ عَلَيْكُمْ وَمَا الْذَلَ عَلَيْكُمْ وَالْحِكْمَةِ يَعْظُكُمْ بِهِ ﴿ وَآتَقُوا اللّٰهَ وَالْحِكْمَةِ يَعْظُكُمْ بِهِ ﴿ وَآتَقُوا اللّٰهَ وَالْحَلْمُ وَالْحَكْمَةِ يَعْظُكُمْ بِهِ ﴿ وَآتَقُوا اللّٰهَ وَاعْلَمُ مَا اللّٰهَ مِكْلِ شَنْئَ عَلِيْمٌ ﴾

اور الله تعالیٰ کے احکام سے مسحزا پن نہ کرو اور تم پر الله تعالیٰ کی جو تعمتیں بیں ان کو یاد کرو اور ( بیہ احسان بھی یاد کرو ) کہ اس نے تم پر کتاب و حکمت نازل کی اور وہ تمہیں اس کے ذریعہ نصیحت کرتا ہے اور الله تعالیٰ سے ڈرو اور جان لو کہ الله تعالیٰ ہر چیز سے واقف ہے ۔

مَتَخِدُوا: تم بناؤ - تم پکرو - تم کرو - إِنَّخَاذً سے مضارع -

مُزُوًا: مسحرًا بن - مذاق - تفعفا - مصدر ب -

تشریکے: اور اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو کھیل تماشہ نہ بناؤ اور اس نے نکاح و طلاق کے لئے جو حدود اور شرائط مقرر کی ہیں ان کی خلاف ورزی نہ کرو ۔ اگر کسی نے نکاح و طلاق کو مذاق میں بھی بورا کر دیا تو وہ نافذ ہو جائیں گے ۔ نیت نہ کرنے کا عذر قبول

بہیں کیا جائے گا۔ حضرت ابن عباس اور حضرت عبادہ بن صامت سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تین چیزیں الیی ہیں کہ ان کو ہنسی کے طور پر کرنا اور واقعی طور پر کرنا دونوں برابر ہیں۔ (۱) طلاق۔ (۲) غلام کو آزاد کرنا (۳) نکاح کرنا۔

اس کے بعد فرمایا کہ اگر بیوی کو طلاق دیکر آزاد کرنا ہی ہو تو باہی نزاع اور ایک دوسرے کی حق تلفی اور ظلم سے بچنے بچانے کی نیت سے کرو ، خصہ کے انتقام یا بیوی کو ذلیل و رسوا کرنے یا تکلیف پہنچانے کی نیت سے نہ کرو کیونکہ اللہ تعالیٰ تہاری نیتوں ، ارادوں اور دونوں میں چھپے ہوئے بھیدوں سے بوری طرح باخبر ہے ۔ (معارف القرآن ۵۷۳ ، ۵۷۳ ) ۔

#### عدت کے بعد تکاح

اور جب تم عورتوں کو طلاق دے حکو اور وہ اپنی عدت بوری کر لیں تو اب ان کو اپنے ( پہلے ) خاوندوں سے نکاح کرنے سے نہ روکو جبکہ وہ دستور کے مطابق باہم راضی ہو جائیں ۔ یہ نصیحت تم میں سے اس کو کی جاتی ہے جو اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے ۔ یہ تمہارے لئے بڑی پاکیزگی کی بات ہے اور ( اس کی مصلحت ) اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جانتے ۔

تَعْضُلُوْهُنَ : تم ان كو قيد كرد - تم ان كو روكو - عَضَلَ سے مضارع - اُزْكِلَى : بہت پاكيزه - بہت ستمرا - زَكَاءً سے اسم تفضيل - اُشْكُو : بہت پاكيزه - خوك پاك - كھارةً سے اسم تفضيل - اُشْكُو : بہت پاكيزه - خوك پاك - كھارةً سے اسم تفضيل -

فشان نزول: حضرت معقل بن يبار كهتے ہيں كه ميں نے اپنى بهن جملاء بنت يبار كا تكاح ايك بهن جملاء بنت يبار كا تكاح ايك شخص ( بداح بن عاصم بن عجلان ) سے كر ديا تھا ۔ بھر اس نے اس طلاق ديدى اور جب اس كى عدت بورى ہو گئى تو وہ بھر پيغام ليكر آئے ۔ ميں نے ان

ے کہا کہ میں نے تو اس کا نکاح تہارے ساتھ کر دیا تھا اور تہارا گھر بسا دیا تھا اور تہارا اگرام کیا تھا پھر تم نے اس کو طلاق دیدی اور اب پھر پیغام لیکر آئے ہو ۔ نہیں ایسا نہیں ہوسکتا ۔ خداکی قسم اب وہ تہارے پاس کبھی نہیں جائے گی ۔ اور اس آدمی میں کوئی برائی نہیں تھی اور وہ عورت بھی اس کے ہاں جانا چاہتی تھی ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ پھر میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہو کر عرض کیا کہ اب میں اس کو ضرور اس کی زوجیت میں دیدوں گا ۔ ( مظہری عاصر ہو کر عرض کیا کہ اب میں اس کو ضرور اس کی زوجیت میں دیدوں گا ۔ ( مظہری بوالہ بخاری ، ابوداؤد ، ترمذی ، ۱/۳۱۷ ) ۔

اسی طرح کا ایک واقعہ حضرت جابر اس عبداللہ کی پچازاد بہن کے ساتھ پیش آیا۔ حضرت جابر کی بہن کو اسکے خاوند نے طلاق دیدی تھی اور جب اسکی عدت بوری ہو گئ تو اس کے خاوند نے دوبارہ نکاح کرنا چاہا مگر حضرت جابر شنے انکار کر دیا۔ ان واقعات پر یہ آیت ناز ل ہوئی۔ (مظہری ۳۱۲/۱)۔

تشریکے: گزشتہ آیت میں عدت کے اندر طرر پہنچانے کی ممانعت تھی ۔ اس آیت میں عدت گزرنے کے بعد طرر پہنچانے کی ممانعت ہے ۔ عام طو ریر پہلا شوہر بھی اپنی مطلقہ بیوی کو دوسرے شخص کے نکاح میں جانے سے روکتا اور اس کو اپنی عرت کے خلاف مجھتا ہے ۔ بعض خاندانوں میں عورت کے اولیا ( وارث ) بھی اس کو دوسری شادی کرنے سے روکتے ہیں ۔ بعض اوقات مطلقہ عورت لینے سابقہ شوہر سے دوبارہ نکاح کرنے یر راضی ہوجاتی ہے مگر عورت کے اولیاء اور رشتہ داروں کو طلاق کی بنا یر اس عورت سے ایک قسم کی عداوت ہوجاتی ہے اس لئے وہ اس عورت کے سابقہ شوہر سے نکاح میں مانع ہوتے ہیں ۔ عورت کو شرعی عذر کے بغیر اپنی مرصی کی شادی سے روکنا خواہ یہ سابقہ شوہر کی طرف سے ہو یا اس کے اولیا کی طرف سے ، دونوں صورتوں میں یہ بڑا ظلم ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں اس ظلم کا انسداد فرمایا ہے کہ جب تہارا کوئی عزیز اپنی بیوی کو طلاق دیدے اور وہ عورت اپنی عدت بوری کر لے اور مچر وہ اپنے سابقہ خوہر یا کسی اور شخص سے نکاح کرنا چاہے تو تم اس کو کسی شرعی عذر کے بغیر نکاح سے نہ روکو ۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اور روز قیامت بر ایمان رکھنے کا لازی نتیجہ یہ ہے کہ آدمی ان احکام المنیہ کا بورا بورا یابند ہو اور جو لوگ ان احکام کی اتباع میں کو تابی کرتے ہیں وہ مجھ لیں کہ ان کے ایمان میں خلل ہے ۔ ( معارف القرآن - (1/044.040

# رصناعت کے احکام

٢٣٣ - وَالْوَالِدُتُ يُرْضِغُنَ اَوُلاَ دَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ اَرَ الْهُ الْمَوْلُودِلَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ الْمَوْلُودِلَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ لَا تُتَكَلَّفُ نَفْسُ اللَّ وُسْعَهَا عَلَا تُضَارَ وَالِدَلاَّ وَالْمَوْلُودِهَا وَلاَ تُضَارَ وَالْدَلاَّ وَالْمَوْلُودِهَا وَلاَ مَوْلُودُلَهُ بِولَدِلا قَ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذُلِكَ عَ فَإِنْ بَولَدِهِ قَ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذُلِكَ عَ فَإِنْ اللهَ وَالَّذَا فَصَالًا عَنْ تَرَاضَ مِنْهُما وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا لَا اللهُ مَا الله وَالْمَعُمُ إِذَا وَالْمَا الله وَالله وَالله وَالله وَلَا مَعُولَ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالهُ وَالله وَله وَالله وَالمُوالولو وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالمُوالولو وَلمُوالولا

اور ماؤں کو چلہے کہ وہ اپنے بچوں کو بورے دو سال تک دودھ پلائیں اور جو شخص اپنے بچے کو ( تین طلاق کے بعد بھی ) اس عورت سے بوری مدت تک دودھ پلوانا چاہے تو اس پر دودھ پلا نیوالیوں کا کھانا اور کپڑا دستور کے مطابق لازم ہے ۔ کسی کو اس کی گنجائش ( برادشت ) سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے ۔ نہ تو ماں ہی کو اس کی گنجائش ( برادشت ) سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے ۔ نہ تو ماں ہی کو اس کی وجہ سے ضرر دیا جائے اور نہ باپ ہی کو اس کی اولاد کی وجہ سے ۔ اور وارثوں پر بھی یہی لازم ہے ۔ پھر اگر وہ دونوں اپنی رضا مندی اور مشورہ سے ( اس مدت سے وہلے ) دودھ چھرانا چاہیں تو ان پر کچھ گناہ نہیں اور تم لینے بچوں کو کسی اور سے دودھ پلوانا چاہو تو اس میں بھی تم گناہ نہیں بشرطیکہ تم نے جو کچھ ان کو دینا طے کیا ہے اس کو دستور کے مطابق دیدو ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور جان لو کہ جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس کو خوب دیکھتا ہے ۔

ميرضِعْنَ : وه دوده بائين گى - إرْضَاعٌ سے مضارع -

حُولَيْن : دو برس - دو سال -

مُتِمَّ: تمام كرنا - بوراكرنا - إتمام على مضارع بمعنى مصدر -

الر فَاعَة : ووده بلانے كى مرت -

كِسُوتُهُنَّ : ان عورتوں كا لباس - ان كو كرا دينا -

تُتَكِلَّفُ: اے تُكلیف دی جاتی ہے ۔ اے حكم دیا جاتا ہے ۔ تُكلِیفُ سے مضارع مجول ۔

فِصَالاً: بحد كا دوده چرانا - بابم جدا بونا - مصدر ب -

سَلَّفَتُمْ: تم نے سپرد کر دیا ، تم نے حوالہ کر دیا ۔ تَسْلِمْ سے ماصی ۔

تشریک: طلاق کے بعد میاں بیوی میں ایک قسم کی نفرت اور دشمنی پیدا ہو جاتی ہے خاص طور پر جب عورت کسی دوسرے شخص سے نکاح کا ارادہ رکھتی ہو تو وہ بچ سے ہے التفاتی کرتی ہے اور اس کو دودھ پلانے سے کتراتی ہے تاکہ چہلے شوہر کو بچہ کی پرورش میں دشواری ہو ۔ ادھر کبھی کبھی مرد یہ چاہتا ہے کہ اس سے اپنا بچہ چھین کر کسی اور سے دودھ پلوائے اور ماں کو اس کے فراق میں تڑپائے ۔ چنانچہ اس آیت میں رضاعت کے چند احکام کا بیان ہے ۔

رضاعت کی و ممہ واری: بچہ کو دودھ پلائے تو گہار ہوگی ۔ جب تک عورت عورت ضد یا ناراضگی کے سبب بچہ کو دودھ نہ پلائے تو گہار ہوگی ۔ جب تک عورت نکاح میں ہے وہ لینے شوہر ہے بچہ کو دوھ پلانے کا معاوضہ نہیں لے سکتی کیونکہ یہ اسکا فرض ہے ۔ باپ کے ذمہ جو نان نفقہ ہے وہی اس کے لئے کافی ہے ۔ مزید اجرت کا مطالبہ باپ کو ضرور پہنچانا ہے ۔ اگر طلاق کی عدت گزر چکی ہے اور نفقہ کی ذمہ داری ختم ہو چکی ہے تو مطلقہ بیوی لینے بچہ کو دودھ پلانے کا معاوضہ باپ سے طلب کرسکتی ہے اور یہ معاوضہ باپ کو دینا پڑے گا ۔ نہ دینے میں ماں کا نقصان ہے ۔ الدبتہ ماں اتنا ہی معاوضہ طلب کرسکتی ہے جتنا کوئی دوسری عورت لیتی ہے بصورت دیگر باپ کو حق ہوگا کہ وہ اس کی بجائے کسی انا ہے بچہ کو دودھ پلوائے ۔

رضاعت کی مدت رضاعت کی مدت دوسال ہے۔ جب تک کوئی خاص عذر مانع نہ ہو ، بچ کا حق ہے کہ اس کو دو سال تک دودھ پلایا جائے ۔ بعض قرآنی آیات اور احادیث کی بنا پر امام ابو حنیفہ کے بزدیک ڈھائی سال بھی دودھ پلادیا تو رضاعت کے احکام ثابت ہو جائیں گے ۔ اور اگر بچ کی کمزوری وغیرہ کے عذر سے ایسا کیا گیا تو گناہ بھی نہ ہوگا ۔ ڈھائی سال کے بعد بچہ کو ماں کا دودھ پلانا بالا تفاق حرام ہے ۔

نان نفقہ کی ذمہ واری : اگر چہ بچہ کو دودھ پلانا ماں کے ذمہ ہے لیکن ماں کا نان نفقہ کی دمہ ہے لیکن ماں کا نان نفقہ اور ضروریات زندگی اس وقت تک باپ کے ذمہ بیں جب تک وہ عورت اس کے نکاح میں یا عدت میں ہے ۔ طلاق اور عدت بوری ہونے کے بعد نفقہ ختم ہو جائیگا ۔ صرف یج کو دودھ پلانے کا معاوضہ باپ کے ذمہ باقی رہے گا۔

تفقہ کا معیار: اس پر تو اتفاق ہے کہ اگر میاں بیوی دونوں مالدار ہوں تو نفقہ امیرانہ واجب ہوگا ۔ اگر دونوں کی امیرانہ واجب ہوگا اور اگر دونوں غریب ہوں تو نفقہ غریبا نہ واجب ہوگا ۔ اگر دونوں کی حالت مختلف ہو تو اس میں فقہا کا اختلاف ہے ۔ بعض کے نزدیک اگر عورت غریب اور مرد مالدار ہو تو اس کا نفقہ درمیانی حیثیت کا دیا جائے گا اور بعض کہتے ہیں کہ شوہر کی حالت کا اعتبار ہوگا واللہ اعلم ۔

رضاعت کے لئے مال کو مجبور کرنا: اگر ماں کی عذریا ضرورت کے سبب بچہ کو دودھ پلانے سے انکار کرے تو باپ کو اسے مجبور کرنا جائز نہیں ۔ اگر بچہ کسی دوسری عورت یا جانور کا دودھ نہ بیئے تو ماں کو مجبور کیا جائے گا۔

یہ کی رضاعت: اگر باپ زندہ نہ ہو تو بچہ کو دودھ پلانے کا انتظام اس شخص کے ذمہ ہے جو بچہ کاجائز وارث ہو یعنی اگر بچہ مرجائے تو جن کو اس کی وراثت بہتی ہے جو بی باپ نہ ہونے کی صورت میں اس کے نفقہ کے ذمہ دار ہوں گے ۔ اگر الیے وارث ایک سے زیادہ ہوں تو ہر ایک پر بقدر میراث اس کی ذمہ داری عائد ہوگی امام ابو حنیف کے نزدیک دودھ چھڑانے کے بعد بھی نا بالغ بچ کا خرچہ وارثوں کے ذمہ ہوگا ۔ کیونکہ اس آیت کی رو سے دودھ کی کوئی خصوصیت مہیں اصل مقصد بچ کا گزارہ ہے ۔ اگر یتیم بچ کی ماں اور دادا زندہ بیں تو یہ دونوں اس بچ کے وارث بیں اس لئے اس کا نفقہ ان دونوں پر بقدر میراث عائد ہوگا ۔ یعنی ایک بہائی خرچہ ماں کے ذمہ ہوگا ۔

وووط جیر ان از ماں باپ باہی رضا مندی اور مشورہ سے ماں کی معذوری یا بھی کی کسی بیماری کے سبب بچ کا دودھ دو سال سے کم مدت میں بھی چھرا سکتے ہیں ۔ اس میں ان پر کوئی گناہ نہیں ۔

انا سے وووھ بلوانا: ضرورت کے تحت ماں کی بجائے کسی آنا کا دودھ پلوانے

میں بھی کوئی گناہ نہیں بشرطیکہ دودھ پلانے والی کو دودھ پلانے سے پہلے جو اجرت طے کی گئی تھی ، وہ بوری کی بوری ادا کی جائے ۔ اگر دودھ پلانے والی کو مقررہ اجرت ادا نہ کی گئی تو اس کا گناہ ان کے ذمہ رہے گا۔

آخر میں فرمایا کہ ان سب باتوں میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور یہ مجھ لو کہ اللہ تعالیٰ تہمارے کھلے اور چھپے اور ظاہر و غائب کو بوری طرح دیکھ رہا ہے اور وہ تہمارے دلوں کے مخفی ارادوں اور نیتوں سے باخبر ہے ۔ اگر کسی فریق نے دودھ پلانے یا چھڑانے کے مذکورہ احکام کی خلاف ورزی کی یا بچہ کی مصلحت کو نظر انداز کر کے اس بارے میں کوئی فیصلہ کیا تو وہ سزا کا مستحق ہوگا ۔ ( معارف القرآن ۵۸۰ ۔ کے اس بارے میں کوئی فیصلہ کیا تو وہ سزا کا مستحق ہوگا ۔ ( معارف القرآن ۵۸۰ ۔ ) ۔

# عدت کے مزید احکام

اور تم میں سے جو لوگ وفات پا جائیں اور اپنی بیویاں چھوڑ جائیں تو ان بیوبوں کو چاہئے کہ وہ لینے آپ کو چار مہینے دس دن روکے رکھیں یعنی چار مہینے دس دن کی عدت بوری کریں ۔ پھر جب وہ اپنی عدت بوری کر چکیں تو تم ( وارثوں ) پر اس کام میں جو وہ لینے لئے دستور کے مطابق کر لیں کوئی گناہ بہیں ( یعنی نکاح کرنے میں ) اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے با خبر بہیں ( یعنی نکاح کرنے میں ) اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے با خبر ہے ۔ اور تم پر اس میں بھی کچھ گناہ بہیں کہ تم ان عورتوں کو نکاح کا پیغام دینے کے لئے اشار تا کوئی بات کہو یا ( اس کو ) لینے دل میں بوشیرہ رکھو ۔ اللہ وینے کے لئے اشار تا کوئی بات کہو یا ( اس کو ) لینے دل میں بوشیرہ رکھو ۔ اللہ

تعالیٰ کو یہ بات معلوم ہے کہ تم ان عورتوں کا تذکرہ کرو گے ۔ لیکن خفیہ طور پران سے نکاح کا وعدہ نہ کرو ۔ ہاں اگر دستور کے مطابق کوئی بات کہو ( تو حرج نہیں ) ۔ جب تک مقررہ مدت ( عدت ) بوری نہ ہو جائے تم اس وقت تک نکاح کا قصد بھی نہ کرو اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور حلم والا ہے

يَذُرُونَ : وه چورت بين - وَزُرُ سے مضارع -

يَتُرُبُّضُنَ : وه ( مطلقة عورتين ) انتظار كرين - وه روك ركسين - تَرُبُّصُ سے مضارع

عَرَّ ضُتُمْ: تم نے اشار تا کہا ۔ تُعْرِیْضٌ سے ماصی ۔

خِطْبَةِ: ثاح كى بات چيت - ثاح كا پيغام - منكى - مصدر ب -

أَكْنَنْتُمْ : تم نے دل میں بوشیرہ ركھا - إِكْنَانُ سے ماضى -

تُواعِدُوْهُنَ : تم ان عورتوں سے وعدہ کرو - مُواعَدَةً سے مضارع -

فَاحْذُرُ وَلا : پس تم اس سے ، کو ۔ پس تم اس سے ورو ۔ طَرْرٌ سے امر ۔

آنشری اس سے پہلی آیتوں میں طلاق کی عدت اور بچوں کی رضاعت کا بیان تھا۔
ان آیتوں میں وفات کی عدت کا بیان ہے کہ جو لوگ بیویاں چھوڑ کر فوت ہو جائیں تو
ان کی بیویوں کو چار مہینے اور دس روز تک عدت بوری کرنی چاہئے ۔ اس عرصہ میں نہ
تو وہ نکاح کریں ، نہ بلا ضرورت گھر سے باہر نکلیں خواہ دن کا وقت ہو یا رات کا اور نہ
زیب و زینت اختیار کریں ۔ مثلاً خوشبو لگانا ۔ سرمہ ، مہندی ، خوشبو کا تیل لگانا ، ریشی
کردے پہننا ، رنگین کردے پہننا وغیرہ عدت کے دوران یہ سب منع ہیں ۔ عدت ختم
ہونے پر یہ چیزیں ان کے لئے جائز ہیں ۔ (حقانی ۱۹۵/۱) ۔

عدّتِ وفات کی مدت: اگر خاوند کی وفات چاند رات کو ہوئی ہو تو عدت کے مہینے خواہ تیں کے ہوں یا انتیں کے سب ، چاند کے حساب سے بورے کئے جائیں گے اگر خاوند کی وفات چاند کے حساب سے بورے کئے جائیں گے اگر خاوند کی وفات چاند کے بعد ہوئی تو تمام مہینے تیں تیں دن کے حساب سے بورے کئے جائیں گے جائیں گے ۔ جب عدت گزر کر خاوند کی وفات کا وہی وقت آئے گا تو عدت ختم ہو جائیگی ۔ (معارف القرآن ۵۸۵ / ۱) ۔

عدت میں پیغام نکاح: یہاں بھی بتایا گیا ہے کہ عدت کے اندر نکاح ، نکاح کا وعدہ اور نکاح کا صریح پیغام تو جائز نہیں الدیتہ جس طرح عدت گزر نے کے بعد نکاح میں کوئی گناہ نہیں کہ عدت وفات کے اندر نکاح کااشارہ یا کنایہ کرو ۔ مثلاً یہ کہو کہ مجھے ایک نیک عورت کی ضرورت ہے ۔ یا نکاح کے خیال کو دل میں بالکل چھپائے رکھو اور کسی طرح اس کا ذکر نہ کرو ، نہ صراحتاً اور نہ کنایہ بی مرفرہ یا کہ اللہ تعالیٰ کو خوب معلوم ہے کہ تم عدت کے بعد ان سے صراحتاً اس کا ذکر کروگے اور بغیر ذکر کے تم صبر نہ کرسکو گے اس لئے تمہیں اشارہ اور کنایہ کی اجازت دی گئی ہے پس تم اجازت سے آگے نہ بڑھو ۔

#### طلاق اور مہر

تَمَسُّوٰهُنَّ اَوْتَفُرضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةَ ۚ وَ مَتَّعُوٰهُنَ ۚ عَلَى النِّسَاءَ مَالَمُ تَمَسُّوٰهُنَ اَوْتَفُرضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ۚ وَ مَتَّعُوٰهُنَ ۚ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُ لا وَ عَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُ لا وَ مَتَاعًا بِالْمَعْرُ وَفِ عَ حَقَّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَإِنْ طَلَّقُتُمُو هُنَ مِنَ قَبْلِ اَنُ تَمَسُّوٰهُنَ اللهُ حُسِنِينَ ﴿ وَإِنْ طَلَّقُتُمُو هُنَ مِنْ قَبْلِ اَنُ تَمَسُّوٰهُنَ اللهُ حَسِنِينَ ﴿ وَإِنْ طَلَّقُتُمُو هُنَ مِنْ قَبْلِ اَنُ تَمَسُّوٰهُنَ وَقَدُونَ اَوْ وَقَدُونَ اللهُ عَنْ الله وَالْ تَعْمَلُونَ الله وَلا تَعْمَلُونَ الله وَلا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لِلتَتَقُولَ الله وَلا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَلا تَنْسُوا الْفَضُلَ بَينَكُمْ وَإِنَّ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿

تم پر اس میں بھی کوئی گناہ نہیں کہ تم عورتوں کو ہاتھ لگانے سے پہلے یا ان کا مہر مقرر کرنے سے پہلے طلاق دیدہ ( ہاں اس صورت میں ) ان کو کچھ سامان دینا چاہئے ۔ وسعت والا اپنی حیثیت کے مطابق اور شگدست اپنی حیثیت کے مطابق دے ۔ اور یہ نیک لوگوں کے مطابق دے ۔ اور یہ نیک لوگوں کے نے ضروری ہے ۔ اور اگر تم نے ان کو ہاتھ لگانے سے پہلے طلاق دیدی اور تم نے مہر بھی مقرر کر لیا تھا تو تم پر مہر میں سے آدھا دینا لازم ہے مگر اس صورت میں کہ خود وہ عورتیں معاف کر دیں یا وہ شخص معاف کر دے کہ جس کے اختیار میں نکاح کا باندھنا تھا ۔ اور تمہارا معاف کر دینا پر بمیزگاری سے زیادہ قریب ہے ( یعنی بہتر ہے ) اور آپس میں احسان کرنا نہ بھولو ۔ جو کچھ تم زیادہ قریب ہے ( یعنی بہتر ہے ) اور آپس میں احسان کرنا نہ بھولو ۔ جو کچھ تم کرتے ہو بیشک اللہ تعالیٰ اس کو دیکھ رہا ہے ۔

تَفْرِ ضُوا: تم فرض كرو - تم مقرر كرو - فَرْضٌ ع مضارع -

مُوسِع: وسعت والا - مالدار -، إِنَّهَاعٌ سے اسم فاعل -

مُقْتِدِ : تلكدست - نادار ، محتاج ، اِقْتَارَ ع اسم فاعل -

تَنْسَوا : تم بحول جاد - تم فراموش كردو ، نِسْيانَ ع مضارع -

فَضُلُ: مبربانی - احسان -

تشریکے: مہر اور خلوت کے اعتبار سے طلاق کی چار صور تیں ہیں ۔

(۱) مہر بھی مقرر ہو اور طلاق سے پہلے خلوت بھی ہوئی ہو ۔ یہ حکم پہلے بیان ہو چکا کہ ان کو بورا مہر دینا چاہئے ۔ اور تنگ کر کے ان سے کچھ واپس نہیں لینا چاہئے ۔ ان عورتوں کی عدت تین حیض ہے ۔

۲) مہر مقرر نہ کیا ہو اور دخول کے بعد طلاق دیدی ہو ۔ اس صورت میں مہر مثل بورا
 دینا ہوگا یعنی وہ مہر جو اس عورت کے کنبہ کی عورتوں کا ہے ۔ اس کا بیان قرآنِ کریم
 میں دوسرے مقام پر آیا ہے ۔

۳: نه مېر مقرر بوا بو اور نه خلوت کی نوبت آئی بو بلکه صرف نکاح کر کے طلاق دیدی بو ۔ الیی عورتوں کے لئے مہر مبیں بلکه دستور کے مطابق ان کو خرچ دینا ہے جو کم سے کم کیڑوں کا ایک جوڑا ہے اور زیادہ سے زیادہ نصف مہر ہے ۔ قرآنِ کریم نے اس عطیہ کی مقدار مقرر مبیں کی الدت یہ بتا دیا کہ مالدار کو اپنی حیثیت کے مطابق دینا چاہئے ۔ اس کا بیان پہلی آیت میں (۲۳۹) میں ہے ۔ اس میں عدت لازم مبیں آتی ۔

٣: مہر تو مقرر ہوا مگر خلوت نہیں ہوئی ۔ یہ حکم دوسری آیت ( ٢٣٤) میں آیا ہے کہ ایسی عورتوں کو نصف مہر دیا جائے ۔ الدبتہ اگر عورت معاف کر دے یا مرد بورا مہر ادا کر دے تو یہ اختیاری بات ہے ۔ اس صورت میں بھی عدت لازم نہیں آتی۔ ( معارف القرآن ٤٨٨، ٥٨٤ / ۱) ۔

# نماز کی حفاظت

٢٣٨ - خفِظُوا عَلَى الصَّلَوْتِ وَالصَّلُولَا الْوُسُطِيَةِ وَقُوْمُوْ لِللهِ قُلِهِ الْوُسُطِيَةِ وَقُوْمُوْ لِللهِ قُنِتِيْنَ ،

نمازوں کی حفاظت کیا کرو اور ( خاص کر ) بیج کی نماز کی اور اللہ تعالیٰ کے سامنے نیاز مندی سے کھڑے ہوا کرد ۔

تعشری : اس آیت میں اکثر علماء کے نزدیک درمیانی نماز سے مراد عصر کی نماز ہے کہ نکھ اس کے ایک طرف دات کی دو نمازیں فجر اور ظہر ہیں اور ایک طرف رات کی دو نمازیں مغرب اور عشاء ہیں ۔ اس نماز کی حفاظت کی تاکید خصوصیت کے ساتھ اس لئے کی گئی کہ اکثر لوگوں کے لئے یہ وقت کام کی مصروفیت کا ہوتا ہے ۔ اس لئے اس کے فوت ہونے کا امکان زیادہ ہے ۔ اس لئے فرمایا کہ تمام نمازوں کی حفاظت کرو اور پیج کی نماز کی محافظت نماض طور پر کرو اور اللہ تعالیٰ کے سلمنے ادب سے کھڑے ہو اکرو اور نماز کی محافظت نماش میں اشارے اور باتیں نہ کیا کرو ۔ اس آیت کے نازل ہونے سے نماز کے دوران آپس میں اشارے اور باتیں نہ کیا کرو ۔ اس آیت کے نازل ہونے سے فیلے ، دوسرے لیل کتاب کی طرح مسلمان بھی آپس میں اشارہ یا بات کر لیا کرتے تھے ۔ وحقائی محارف القرآن ۵۹۹ / ۱) ۔

#### نمازخوف

٢٣٩ - فَانْ خِفْتُمْ فَرِجَا لَا اَوْرُكْبَا نَّانَ فَاذَا اَمِنْتُمْ فَاذْكُرُ وا اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَّا لَمْ تَكُوْنُوْا تَعْلَمُوْنَ .

پھر اگر تہبیں ( دشمن کا ) اندیشہ ہو تو کھڑے کھڑے یا سواری پر چڑھے چڑھے ( اس طرح ہو سکے نماز ادا کر لیا کرو ) پھر جب تم امن پاؤ تو اللہ تعالیٰ کو ( اس طرح سے ) یاد کرو جس طرح اس نے تہبیں سکھایا ہے ۔ جبے تم نہبیں جانتے میں جانتے ۔ تھے ۔

رِ جَالًا: پیدل - کورے کورے ۔

رُكْبَانًا: سوار ـ

تعشری اس آیت میں نماز خوف کا طربیۃ بتایا گیا ہے کہ اگر دشمن سے مقابلہ کے وقت تمہیں اس بات کا خوف ہو کہ اگر ہم نماز پڑھیں گے تو کمیں دشمن ہم پر حملہ نہ کردے تو تم رکوع و بجود اور سمتِ کعبہ کا لحاظ کئے بغیر خواہ سوار ہو یا پیدل ہر حال میں نماز پڑھو ۔ پھر جب امن ہو تو اس طرح نماز پڑھو جس طرح اللہ تعالیٰ نے تمہیں نماز پڑھو ۔ سرح اللہ تعالیٰ نے تمہیں نماز پڑھو جس طرح اللہ تعالیٰ نے تمہیں نماز پڑھے کا طربیۃ بتایا ہے ۔ صلوۃ خوف کا وہ طربیۃ جو سورۂ نساء کی آیت وَ اِذَا کُنْتَ

فیم ( نساء آیت ۱۰۲ ) میں بیان ہوا ہے وہ اس طریقہ کے علاوہ ہے جو اس آیت میں بیان ہوا ہے ۔

بیوہ کی سکونت کے لئے وصیت

اور تم میں سے جو لوگ وفات پا جائیں اور اپنی بیوبوں کو چھوڑ جائیں تو ان کو اپنی بیوبوں کو چھوڑ جائیں تو ان کو اپنی بیوبوں کے لئے ایک سال کے خرچ کی وصیت کرنی چلہئے ( اوریہ کہ اس مدت میں ان کو گھر سے ) نہ نکالا جائے ۔ پھر اگر وہ خود نکل کھڑی ہوں تو جو وہ لینے لئے دستور کے مطابق کر لیں اس بارے میں تم پر کچھ گناہ نہیں اور اللہ تعالیٰ زبردست حکمت والا ہے ۔

يَذُرُ وَنَ : وه چورت بين - وه كرت بين - وذر سے مضارع -

حُوْل: ایک برس - ایک سال -

کنٹری کے جہور مضرین کے مطابق اسلام کے ابتدائی زمانے میں خاوند کی وفات پر عورت کی عدت ایک سال مقرر تھی ۔ اس وقت میراث میں بھی عورت کا کوئی صد مقرر نہ تھا ۔ اس لئے اسلام نے اس مدت کو کم کر کے چار مہینے دس دن کر دیا جیسا کہ بہلے بیان ہو چکا ہے ۔ اور مرد کے لئے حکم تھا کہ مرتے وقت اپنی بیوی کے لئے سال بھر کے خرچ اور مکان کی وصیت کر جائے یعنی بیوہ ایک سال تک اس مکان میں رہ اور سال بھر اس کو نان و نفقہ ملتا رہے اور اس عرصہ میں اس کو گھر سے نہ نکالا جائے اگر عدت بوری ہونے کے بعد ( چار ماہ دس دن ) یا وضع تمل کے بعد عورت خود ہی اگر عدت بوری ہونے کے بعد ( چار ماہ دس دن ) یا وضع تمل کے بعد عورت خود ہی اجازت تھی کہ عورت کو اس کی اجازت تھی کہ عورت کو اس کی اجازت تھی کہ عورت کے اندر گھر چھوڑنا اور نکاح کرنا وغیرہ سب گناہ تھا ۔ یہ بھی اجازت تھی کہ عورت کے گھر سے چلے جانے کے بعد اگر وارث چاہیں تو عورت کا خرچ اجازت تھی کہ عورت کا قرح اس بید کر سکتے ہیں ۔ بھر آیت میراث نازل ہونے کے بعد جب بیوہ کا آٹھواں یا چوتھا صد بند کر سکتے ہیں ۔ بھر آیت میراث نازل ہونے کے بعد جب بیوہ کا آٹھواں یا چوتھا صد مقرر ہو گیا تو سال بھر کے خرچ اور مکان کی وصیت کی ضرورت نہ رہی ۔

### مطلقہ کے مزید احکام

٢٣١ ، ٢٣٢ - وَلِلْمُطَلَّقُتِ مَتَاعُ بِالْمَعْرُ وْفِ م حَقَّا عَلَى الْمُتَّارِفِ م حَقَّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ، كَذْلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ ايْتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعُقِلُوْنَ ،

اور طلاق دی ہوئی عور توں کو قاعدے کے مطابق خرچ دینا پر ہمیز گاروں پر لازم ہے ۔ اللہ تعالیٰ نتہارے لئے لینے احکام اسی طرح صاف صاف بیان کرتا ہے تاکہ تم مجھو ۔

آفٹری کے: مطلقہ عور توں کو فائدہ پہنچانے کا حکم اس سے پہلے آ چکا ہے مگر وہ صرف دو قسم کی مطلقہ عور توں کے لئے تھا ۔ ایک تو وہ عور تیں جن کا مہر تو مقرر ہوا ہو مگر خلوت سے پہلے طلاق ہو گئ ۔ الینی عور توں کو آدھا مہر دیکر فائدہ پہنچایا گیا ۔ دوسرے وہ عور تیں جن کا مہر مقرر ہوا اور نہ خلوت ہوئی بلکہ نکاح کے بعد طلاق ہو گئ ۔ الیس عور توں کو دستور کے مطابق خرچہ دیکر فائدہ پہنچایا گیا جو کم سے کم کیروں کا ایک جوڑا اور زیادہ سے زیادہ آدھا مہر ہے ۔

اب وہ طلاق والیاں رہ گئیں جن کو خلوت کے بعد طلاق دی جائے۔ ان میں سے جس کامبر مقرر کیا گیا ہو اس کو فائدہ پہنچانا یہ ہے کہ بورا مبر دیا جائے۔ اور جس کا مبر مقرر نہ کیا جائے اس کے لئے مبر مثل واجب ہے یعنی وہ مبر جو اس عورت کے کنبہ کی عورتوں کا ہے۔

#### موت سے فرار

٢٣٣ \_ اَلَمُ تَرَالِى الَّذِيْنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمُ الُوُفَّ حَذَرَ الْمَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَوْتُوا ثُمَّ اَخْيَاهُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَذُو فَضُلٍ اللَّهُ اللَّهُ لَذُو فَضُلٍ عَلَى النَّاسِ وَلٰكِنَّ اَكْتُرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ النَّاسِ وَلُكِنَّ اكْتُرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے ان کو بہیں دیکھا جو ہزاروں میں ہوتے ہوئے بھی موت سے ڈر کر لینے گھروں سے نکل کھڑے ہوئے ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان سے کہا کہ مرجاؤ (تو وہ مرگئے) پھر ان کو زندہ کر دیا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ لوگوں پر بڑا فضل کرتا ہے لیکن بہت سے لوگ (اس کا) شکر بہیں

أُلُوفُ : بزارون - واحد الفُ -

حَذَر: ڈرنا ۔ خوف کھانا ۔ مصدر ہے ۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے ایک واقعہ کا ذکر کیا ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ زندگی اور موت تقدیر الی کے تابع ہیں ۔ جہاد موت کا سبب مہیں اور نہ جیلے بہانے کر کے جہاد سے کرانا موت سے بچنے کا ذریعہ ہے ۔ یہ واقعہ اس طرح ہے کہ بنی اسرائیل کی ایک بڑی تعداد ایک شہر میں رہتی تھی ۔ وہاں سخت طاعون پھیلا یہ لوگ اس سے گھرا گئے اور موت کے خوف سے اس شہر کو چھوڑ کر دو پہاڑوں کے درمیان واقع ایک وسیع ، چٹیل اور کھلے میدان میں جاکر مقیم ہو گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان پر اور دوسری قوموں پر واضح کرنے کے لئے کہ کوئی شخص نقل مکانی کر کے لینے آپ کو موت سے بنیں بچا سکتا ، دو فرشتے بھیجدئے جو میدان کے دونوں سروں ہے آگر کھڑے ہوگئے ۔ پھر انہوں نے کوئی الیی آواز دی جس سے وہ سب بیک وقت مر گئے ۔ قرب وجوار کے لوگوں کو جب اس واقعہ کی خبر ہوئی تو انہوں نے وہاں پہنے کر ان کے گرد احاطہ کھینے دیا کیونکہ ہزاروں لوگوں کے کفن دفن کا انتظام آسان نہ تھا۔ پھر ان کی لاشیں گل سر گئیں اور بڈیاں چونا ہو گئیں ایک طویل زمانے کے بعد بی اسرائیل کے ایک پیغبر جن کا نام حزقیل تھا اس جگہ سے گزرے اور ہزاروں انسانی ہڈیوں کے وُصایخ بکھرے ہوئے دیکھ کر جران ہوئے ۔ پھر وی کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے ان کو ان لوگوں کا بورا واقعہ بنادیا ۔ حضرت حزقیل نے اللہ تعالیٰ سے ان لوگوں کو زندہ کرنے کی دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا قبول فرمالی اور ان کو حکم دیا کہ تم یہ کبو کہ اے بوسدہ ہڈیو اللہ تعالیٰ تہیں حکم دیتا ہے کہ تم سب جمع ہو جاؤ ۔ چنائی ہر جسم کی ہڈیوں كا وْحَايَيْ كَمْوا بُو كَيا - بهر الله تعالىٰ نے حكم دياكه اب تم آواز دوكه اسے بديو الله تعالىٰ فرماتا ہے کہ تم گوشت بوست ، رگیں پٹھے بھی جوڑ او ۔ چنائی حضرت حرقیل کے سامنے یہ بھی ہو گیا ۔ پھر آواز نگائی کہ اے روحو اللہ تعالیٰ تہمیں حکم دیتا ہے کہ ہر روح لینے قدیم جسم میں آ جائے ۔ پس سب لوگ جس طرح ایک ساتھ مرے تھے ای طرح ایک ساتھ زندہ ہو گئے اور ان کی زبان سے نکا منبَعانک لا اِللَّ انت ۔ ( اے خدا تو یاک ہے تیرے سواکوئی معبود بہیں ) ۔ یہ واقعہ ، قیامت کے روز اس جسم کے ساتھ دوبارہ زندہ ہوکر اٹھنے کی دلیل ہے ۔ پھر فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کا لوگوں ہر بڑا فضل و کرم ہے

کہ وہ ان کو اپنی قدرت کاملہ کی زبردست اور مخوس نشانیاں دکھاتا ہے لیکن اس کے باوجود اکثر لوگ ناقدرے اور ناشکرے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۲۹۸ / ۱ ، معارف القرآن / ۱ / ۵۹۳ / ۱ ) ۔

اس آیت میں چند احکام بیان کئے گئے ہیں ۔

(۱) تقدیر الی کے مقابلہ میں کوئی تدبیر کارگر نہیں ہوسکتی ۔ اس لئے جہاد یا طاعون وغیرہ سے بھاگ کر جان نہیں بچائی جاسکتی ۔ اور نہ جہاد میں شرکت یا طاعون کی جگہ قیام کرنا موت کا باعث ہے بلکہ موت کا ایک وقت معین ہے ۔ نہ اس میں تقدیم ہو سکتی ہے نہ تاخیر ۔

(۲) اگر کسی شہر میں کوئی و بائی مرض طاعون وغیرہ پھیل جائے تو وہاں سے بھاگ کر دوسرے لوگوں کو بھی و باکی جگہ دوسرے لوگوں کو بھی و باکی جگہ جانا مناسب مہیں ۔ پس نہ کسی جگہ جانا موت کا سبب ہے اور نہ کہیں سے بھاگنا نجات کا سبب ہے اور نہ کہیں سے بھاگنا نجات کا سبب ہے۔

( ٣ ) موت سے ڈر کر جہاد سے بھاگنا حرام ہے ۔ یہ مضمون سورۂ اُل عمران کی آیت ۱۲۸ میں زیادہ وضاحت سے آیا ہے ۔ چنائخہ ارشاد ہے ۔

اَلَّذِينَ قَالُوْا لِا خُوَانِهِمْ وَقَعَدُ وَا لَوْ اَطَاعُونَا مَاقَتِلُوْا ، قُلْ فَادْرَءُ وَاعَنُ اَنْفُسِكُمُ أَلْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صٰدِقِينَ .

جو لوگ جہاد میں شریک تہمیں ہوئے وہ جہاد میں شریک ہو کر شہید ہونے والوں کے بارے میں دوسرے لوگوں سے کہتے ہیں کہ اگر یہ ہماری بات مان لیتے ( جہاد میں شرکت نہ کرتے ) تو قتل نہ ہوتے ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے فرما دیجئے کہ اگر موت سے بچنا تہمارے اختیار میں ہے تو تم اوروں کی فکر چھوڑ کر اپنی فکر کرو ۔ ( تہمیں گھر بیٹھے بٹھائے بھی موت آ جائیگی ) اگر تم سے ہو ( معارف القرآن ۵۹۵ ۔ ۵۹۹ / ۱ ) ۔

قتال في سبسل الله

۲۳۳ - وَقَاتِلُوا فِنَ سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوْآ أَنَّ اللهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ، اور الله تعالىٰ كَ رائعة ميں قال كرو اور اس بات كا يقين ركھوكه الله تعالىٰ خوب سننے والا اور جلنے والا ہے ۔

تشری : اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ نیک نیتی اور خلوص دل سے اس کی راہ میں قبال کرو ۔ اس قبال سے خونریزی اور بنی نوع انسان کا قبل کرانا مقصود نہیں بلکہ اس دین کی حفاظت اور اس کی اشاعت کی راہ میں پیش آنیوالی رکاوٹوں کا قلع قمع کرنا ہے ۔ جس طرح ان لوگوں کا بھاگنا انہیں موت سے نہ بچا سکا اس طرح جہاد سے منہ موڑنا بھی بیکار ہے کیونکہ موت اور رزق دونوں مقرر ہو چکے اس طرح جہاد سے منہ موڑنا بھی بیکار ہے کیونکہ موت اور رزق دونوں مقرر ہو چکے ہیں ۔ رزق نہ بڑھے گا نہ گھٹ گا ۔ اس طرح موت نہ وہلے آئے گی نہ پیچے ہٹے گی ۔

قرض حسن

٢٣٥ - مَنُ ذَا الَّذِي يُقِرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ اَضْعَافًا كَثِيْرَةً ﴿ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبُصُّطُ وَالِيَهُ تُرْجَعُونَ ﴿

کون ہے جو اللہ تعالیٰ کو اچھا قرض دے بھر اسکو بڑھا کر دو گنا بلکہ کئی گنا کر دے اور اللہ تعالیٰ ہی تنگی اور فراخی دیتا ہے اور تم اس کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔

قُرُضًا حَسَنًا - قرضِ حن - الیا قرض جس کے بعد مقروض کو تنگ نہ کیا جائے ، نہ احسان جتایا جائے ، نہ بدلہ لیا جائے اور نہ مقروض کو حقیر کھا جائے دین کی کسی مد میں خرچ ہونیوالی رقم بھی قرض حسن کہلاتی ہے - دین کی کسی مد میں خرچ کرنا مراد ہے - جہاد میں خرچ کیا ہوا مال آخرت میں کئی گنا زیادہ ہو کر واپس ملتا ہے اس لئے قرآنِ کریم نے اس کو قرض حسن قرار دیا - قرض حسن قرار دیا -

فَيْضْعِفَهُ: پي وهُ اس كو دو گناكر دے كا - مُفَاعَفَةً يَّے مضارع -

يَقْبِضُ : وه ( الله تعالىٰ ) بند كرتا ہے ۔ وه تنگى كرتا ہے ۔ وه كمى كرتا ہے ۔ قُبُلُ

يَنْصُطُ: وه كشاده كرتا ب - وه بهيلاتا ب -

تغشرت : دهمن سے لڑائی بلا سامانِ حرب و صرب ممکن بہیں اور سامانِ حرب کے لئے پیسے کی صرورت ہوتی ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے لینے نام پر مال خرچ کرنے کی بہایت عمدہ طربقہ سے ترغیب دی اور فرمایا کہ ہے کوئی جو اللہ تعالیٰ کو قرض دے تاکہ

وہ اس کے بدلے دنیا و آخرت میں اس کو کئی گنا کر کے ( واپس ) عنایت فرمادے ۔
الله تعالیٰ قرض مانگنے سے پاک ہے ۔ اس کو کسی قسم کی حاجت وضرورت نہیں ۔ وہ غنی
و حمید ہے ۔ اس کے قبضہ قدرت میں زمین و آسمان کے خزانے ہیں ۔ وہی بندوں کو
فراخد ستی اور شگد ستی دیتا ہے ۔ الله تعالیٰ نے اس کی راہ میں خرچ کرنے کو یہاں
استعارہ کے طور پر قرض دینا اطمینان اور نفع کا باعث ہے اس طرح الله تعالیٰ کی راہ
میں دیا ہوا مال بھی رائیگاں نہیں جاتا ۔ وہ کئی گنا نفع کے ساتھ واپس ملتا ہے وہی اس
کا ضامن ہے ۔ گویا الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنا الله تعالیٰ کو دینا ہے ۔ جو شخص الله
تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہیں کرتا وہ یہ نہ کھے کہ اس کی دولت بمیشہ باقی رہے گی بلکہ
الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہیں کرتا وہ یہ نہ کھے کہ اس کی دولت بمیشہ باقی رہے گی بلکہ
الله تعالیٰ کس وقت بھی اس کی فراخد ستی کو شگد ستی میں تبدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی

#### حضرت طالوت كا واقعه

٢٣٧ - اَلَمْ تَرَ الِى أَلْمَلَامِنْ بَنِي الْسَرَآءِ يُلَ مِنْ بَعْدِ مُوْسَىٰ الْدَقَالُو النَّبِي اللَّهِ ، قَالِ الْفَقَالُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، قَالِ مَلْ عَسَيْتُمُ الْفَتَالُ اللَّ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، قَالُ وَمَالَنَا مَلْ عَسَيْتُمُ أَنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللَّ تُقَاتِلُوا ، قَالُوا وَمَالَنَا اللَّهُ وَقَدُ أُخِرِ جُنَا مِنْ دِيَارِنَا وَ اَبُنَائِنَا ، وَلاَ نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدُ أُخِرِ جُنَا مِنْ دِيَارِنَا وَ اَبُنَائِنَا ، وَلاَ نُقَاتِلُ فَي سَبِيلِ اللهِ وَقَدُ أُخِرِ جُنَا مِنْ دِيَارِنَا وَ اَبُنَائِنَا ، فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوا اللَّهُ قَلِيلًا مِنْ دَيَارِنَا وَ الله عَلِيمَ ، وَالله عَلَيمَ ، وَالله عَلِيمَ ، وَالله عَلِيمَ ، وَالله عَلَيمَ ، وَالله وَيُولُوا إِلاَ قَلْهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالْمَالِمُ وَالله وَالْمَالِمُ وَالله وَالله وَالْمُ وَالله وَالْمُ وَالله وَالمُوالمِنْ وَالله وَالله وَالمَالمُولِ وَالله وَالله وَالله وَالمَاله وَالله وَالمُولِ وَالله وَالمَالِهُ وَالله وَالمُولِو المَالمُ وَالمَالِمُ وَ

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے بنی اسرائیل کے سرداروں کو نہیں دیکھا جنہوں نے (حضرت) موسیٰ کے بعد اپنے نبی سے کہا کہ ہمارے لئے کوئی بادشاہ مقرر کردو تاکہ ہم (اس کی سر پرستی میں) اللہ تعالیٰ کی راہ میں لڑیں۔ ان کے نبی نے ان سے کہا کہ اگر تم پر جہاد فرض کر دیا جائے تو تم سے کچے بعد نہیں کہ تم نہ لڑو۔ وہ کہنے لگے کہ ہم سے یہ کیونکر ہو سکتا ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی راہ میں نہ لڑیں حالانکہ ہمیں اپنے گھروں سے اور اپنے بال بچوں سے نکالا جا چکا ہے۔ پھر جب ان پر جہاد فرض ہو گیا تو چند آدمیوں کے سواسب بچرگئے اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو خوب جانتا ہے۔

المُعَلّا: مردارون كى جماعت ـ

تَوَلَوا : انہوں نے منہ موڑا ۔ انہوں نے پیٹھ پھیری ۔ تُولِی کے ماصی ۔

آتشری اس آیت میں بنی اسرائیل کے ایک واقعہ کا ذکر ہے ۔ موسیٰ علیہ السلام کی وفات کے بعد بنی اسرائیل رفتہ رفتہ احکام توریت سے دور ہوتے گئے ۔ اور شرک و بدعت میں پڑگئے تاہم ان میں پے در پے انبیاء مبعوث ہوتے رہے یہاں تک کہ جب ان کی بے باکیاں حد سے گزر گئیں تو اللہ تعالیٰ نے عمالقہ کو جو ان کے دشمن تھے ان پر مسلط کر دیا ۔ جالوت نے جو کافر بادشاہ تھا بنی اسرائیل کو مار بھگایا اور ان کے بہت سے شہروں پر قبضہ کر لیا ۔ بنی اسرائیل دشمن کے حملوں سے گھرا کر بست المقدس میں جمع ہوگئے ۔ غالبا یہ شموئیل بنی کا زمانہ تھا ۔ بنی اسرائیل نے لینے نبی سے ایک بادشاہ مقرر کرنے کی درخواست کی تاکہ وہ اس کی سرکردگی میں جباد کرسکیں ۔ ان کے نبی نے مقرر کرنے کی درخواست کی تاکہ وہ اس کی سرکردگی میں جباد کرسکیں ۔ ان کے نبی نے کہا کہ متہاری حالت سے مجھے توقع نہیں کہ اگر تم پر جباد فرض ہو گیا تو تم بادشاہ کے ساتھ ہو کر جباد کروگے ۔ بنی اسرائیل نے کہا کہ ممارا ملک تھین لیا گیا ، ممارے بال سے بچ گرفتار کر لئے گئے تو کیا پھر بھی ہم مرنے مار نے سے ڈریں گے ۔ پھر جب انہوں نے جہاد پر اپنی پھٹی اور آمادگی کا یقین دلایا اور ان کے اصرار کے بعد ان پر جباد فرض نے بہوں کیا گیا تو ان میں سے چند آومیوں کے سوا سب پیٹی دکھا گئے اور وہ چند آدمی وہ تھے جو کیا گیا تو ان میں سے چند آومیوں کے سوا سب پیٹی دکھا گئے اور وہ چند آدمی وہ تھے جو کیا گیا تو ان میں سے چند آومیوں کے سوا سب پیٹی دکھا گئے اور وہ چند آدمی وہ تھے جو کیا گیا تو ان میں سے چند آومیوں کے سوا سب پیٹی دکھا گئے اور وہ چند آدمی وہ تھے جو کیا گیا اور ایک خوب جانی ہے ۔

#### بادشاه كاتقرر

٢٣٠ - وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا وَ اللهُ اَنْ يَكُولُ لَهُ الْمُلكُ عَلَيْنَا وَنَحُنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمُ يُؤْتَ سَعَةٌ مِّنَ أَلْمُلكُ عَلَيْنَا وَنَحُنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمُ يُؤْتَ سَعَةٌ مِّنَ أَلْمَالِ وَقَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفْهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَةً بَاللهُ بَنُوتِي مُلكَة مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسِمِ وَاللهُ يُؤْتِي مُلكَة مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ وَاللهُ عَلِيمٌ وَالْمَالِ وَاللهُ يَوْتِي مُلكَة مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ وَالْمُ اللهُ المُ اللهُ ال

اور ان سے ان کے نبی نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے ( متہاری درخواست کے مطابق) متہارے لئے طالوت کو بادشاہ مقرر کر دیا ۔ وہ کہنے لگے کہ وہ ہمارے اور کسے بادشاہ ہو سکتا ہے حالانکہ ہم خود اس سے زیادہ بادشاہی کے مستحق ہیں اور اس کو تو کچھ مالی وسعت بھی ہمسیں دی گئی ۔ ان کے نبی نے کہا بیشک اللہ تعالیٰ نے اس کو تم پر سرداری کے لئے مقرر کیا ہے اور علم و صورت میں بھی اس کو فوقیت دی ہے اور اللہ تعالیٰ اپنا ملک جس کو چاہتا ہے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ وسعت والا جاننے والا ہے ۔

اصُطُفَهُ: اس في اسكو بسند كرايا - اس في اسكو منتخب كرايا - إصطفاً عن ما منى - يسطفاً عن اسكو بسكطةً عن الله عن المسطلةً عن الله عنه الله

تشریکے: ظلم اور معصیت آدمی کو بزدل بنا دیتی ہے ۔ ظلم و ستم کی اصل جو<sup>د</sup> نبی پر اعتراض کرنا ہے ۔ جس نے نبی کی بات کو بے چون و چراں قبول کر لیا اس نے اپنی جان پر رحم کیا اور جس نے نبی کی بات پر اعتراض کیا اس نے اپنی جان پر ظلم عظیم کیا چنائيہ جس وقت بنی اسرائيل کے نبی نے ان کو بتايا کہ اللہ تعالیٰ نے طالوت کو عمبارے لئے بادشاہ مقرر فرمایا ہے تو انہوں نے اعتراضات شروع کر دئے اور کہنے گئے کہ طالوت کو ہم یر بادشاہت کا کیا حق ہے ۔ وہ تو غریب آدمی ہے اور اس کے خاندان میں کوئی بادشاہ مبیں ہوا ، ہم تو دولت مند ، شاہی خاندان اور یہوداکی اولاد سے ہیں ۔ لہذا سلطنت اور بادشاہت کے ہم اس سے زیادہ مستق ہیں ۔ ان کے نبی نے جواب دیا کہ یہ تقرر میری رائے سے نہیں جس کے بارے میں میں دوبارہ غور کرسکوں ، یہ تو اللہ تعالیٰ کا حکم ہے جس کی بجا آوری ضروری ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے طالوت کو تہاری بھلائی اور نفع کے لئے منتخب فرمایا ہے اور ظاہر ہے جس کو سلطنت کے لئے اللہ تعالیٰ پسند فرمالے اس سے بڑھکر کوئی شخص سلطنت اور حکمرانی کا اہل نہیں ہوسکتا ۔ سلطنت اور بادشابت کا دارومدار حسب ونسب اور مال و دولت بر نبس بلکه فهم و فراست اور قوت و شجاعت رہے ۔ اللہ تعالیٰ نے طالوت کو یہ دونوں چیزیں عطا فرمائی ہیں ۔ وہ مالک مطلق ہے اس کی عطا کے لئے اہلیت و قابلیت شرط مہیں بلکہ وہ جس کو چاہے بادشاہت عطا فرمادے ۔ اگر کسی شخص میں بادشاہت کی ذرا بھی اہلیت نہیں تو وہ قادر مطلق ہے اس لئے وہ اہلیت بھی عطا فرمادیہا ہے ۔ اللہ تعالیٰ بڑے وسع علم والا ہے وہ خوب جانبا ہے کہ کون بادشاہت کے لائق ہے اور کون اس کا اہل مبیں ۔ (حقانی ۲۰۲ / ۱، ابن کثیر ۱/۳۰۱) -

### تابوت سكسيه

٢٣٨ - وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمُ انَّ أَيهَ مُلْكِهِ أَنُ يَّأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ
 سَكِينَةً مِّنْ رَّبِكُمْ وَ بَقِيَّةً مِّمَّا تَرَكَ الْ مُؤسلى وَ اللهُ هُرُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلُلِكَةُ دَانَ فِى ذُلِكَ لَا يَهً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِينَ .
 تَحْمِلُهُ الْمَلُلِكَةُ دَانَ فِى ذُلِكَ لَا يَهً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِنِينَ .

اور ان کے نبی نے ان سے کہا کہ طالوت کی بادشاہی کی نشانی یہ ہے کہ متہارے پاس وہ صندوق آ جائے گا جس میں بہارے رب کی طرف سے سکینت اور کچھ پی ہوئی چیزیں ہیں جن کو (حضرت) موئ اور (حضرت) ہارون کی اولاد چھوڑ گئی بھی ۔ اس کو فرشتے اٹھائے ہوئے ہوں گے ۔ بیشک اس میں بہارے واسطے ایک نشانی ہے اگر تم ایمان رکھتے ہو ۔

الْتُنَابُونُ : صندوق - اس سے وہ صندوق مراد ہے جو بنی اسرائیل میں جلا آتا تھا اور جس میں حضرت موسیٰ اور بنی اسرائیل کے دیگر انبیاء کے تبرکات تھے - بنی اسرائیل اس صندوق کو جنگ کے دوران آگے رکھتے تھے - اللہ تعالیٰ اس کی برکت سے ان کو فتح دے دیتا تھا ۔

سَكِينَهُ : تسكين - اطمينان ، راحت -

تشری : آخر ان لوگوں نے لینے نبی ہے کہا کہ ہمیں طالوت کی بادشاہت اور ان کے برگزیدہ ہونے کی کوئی نشانی بلائیے جبے دیکھ کر ہمیں ان کی بادشاہت کا یقین آ جائے اور دل کو اطمینان حاصل ہو جائے ۔ نبی نے فرمایا کہ محقیق طالوت کے من جانب اللہ بادشاہ ہونے کی نشانی یہ ہے کہ کسی ظاہری سبب کے بغیر وہ صندوق متہارے پاس آ جائے گا جو تم سے چھن گیا تھا ۔ اس صندوق میں حضرت موئی اور حضرت ہارون کے خاندان کے کچھ تبرکات بھی ہوں گے جن کامل جانا تمہارے لئے باعث خیر و برکت اور سکون قلب ہوگا ۔ اس صندوق کو فرشتے اٹھا کر لائیں گے اور طالوت کے سامنے لا کر کھدیں گے ۔ صندوق کا اس طرح آنا طالوت کی بادشاہت اور میری نبوت کی صداقت کی دلیل ہوگی ۔ پھر جب فرشتوں نے صندوق لا کر طالوت کے سامنے رکھدیا تو بنی دلیل ہوگی ۔ پھر جب فرشتوں نے صندوق لا کر طالوت کے سامنے رکھدیا تو بنی دلیل ہوگی ۔ پھر جب فرشتوں نے صندوق لا کر طالوت کے سامنے رکھدیا تو بنی اسرائیل خوش ہوگئے ۔ اور ان کو بادشاہ مان لیا اور سب جباد کے لئے تیار ہو گئے ۔

# بنی اسرائیل کی آزمائش

پھر جب طالوت فوجوں سمیت روانہ ہوا تو طالوت نے کہا کہ بیشک اللہ تعالیٰ ہم جب طالوت فوجوں سمیت روانہ ہوا تو طالوت نے کہا کہ بیشک اللہ تعالیٰ جہ تہمیں ایک بہر سے آزمائے گا۔ پھر جس نے اس کا پانی پی لیا وہ میرا بہیں اور جو کوئی اس کو نہ حکیھے گا تو وہ میرا ہے ، ہاں اگر کسی نے لینے ہاتھ سے چلو بھر کر پی لیا ( تو کچھ مضائفہ بہیں ) پھر ان میں سے پتند لوگوں کے سوا سب نے پی لیا۔ جب طالوت اور جو ایمان والے اس کے ساتھ رہ گئے تھے اس ( ہمر ) سے پار ہو گئے تو وہ کہنے لگے آج تو ہم میں جالوت اور اس کے لشکر سے مقابلہ کی طاقت بہیں اور جن کو لیقین تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ سے ملنے والے ہیں کہنے گئے کہ اللہ تعالیٰ سے ملنے والے ہیں کہنے گئے کہ اللہ تعالیٰ میر کرنے والوں کے ساتھ ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ میر کرنے والوں کے ساتھ ہے ۔

فَصَلَ : وه جدا ہوا ۔ وه باہر لكلا ۔ فَصُلُ و فُصُولٌ سے ماصى ۔

مُنْتَلِيْكُمْ: مَهارا امتحان لين والا - تهين آزمان والا - ابتلاً عَ اسم فاعل -

اغْتَرُفُ: اس نے چلو بھر لیا ۔ اِغْتِراَفُ سے ماصی ۔

جَاوَزُ لا : وه اس ك پار اترا - مُجَاوَزُهُ يَ عاصى -

فِنَيْنِ: گروه - چھوٹی جماعت -

تعشر کے: جب طالوت جہاد کے لئے شہر سے باہر نکلا تو اس نے بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے کہا کہ اللہ تعالیٰ ایک ہنر سے ہمہارے صبر و مخمل کو آزمائے گا۔ پس جو شخص اس بہر سے سیر ہو کر یانی ہے گا اس کا مجھ سے کوئی تعلق بہیں اور جو اس کو حکھے گا بھی نہیں وہ بلا شبہ میرے ساتھیوں میں سے ہوگا ۔ السبۃ جو تخص لینے ہاتھ سے ایک چلو بھر لے تو وہ بھی میرے گروہ سے خارج نہیں ہوگا ۔ پس جب وہ لوگ اس بنریر چہنے تو پیاس کی شدت کی وجہ سے ، سوائے مقورے سے آدمیوں کے جن کے تعداد ١١١٣ تھی سب نے اس بہر سے بے تحاشا پانی بی لیا۔ ( جنگ بدر کے موقع پر بیئر سقیا چہمچکر آئے نے قیل بن صعصعہ کو مسلمانوں کی گنتی کرنے کا حکم دیا ۔ قیس نے سب لوگوں کی گنتی کر کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا یہ سب ۱۱۱۳ بیں ۔ آپ یہ سنکر خوش ہوئے اور فرمایا کہ طالوت کے ساتھ بھی لوگوں کی اتنی ہی تعداد تھی ۔(مظہری ١٥ / ٣ ) - جن لوگوں نے حلو سے یانی پیا ان کی پیاس بھی بچھ گئی اور ان کا دل بھی قوی ہو گیا اور جن لوگوں نے زیادہ پانی پیا وہ بزدل ہوگئے ، نہ ان کی پیاس بھی اور نہ وہ اس قابل رہے کہ بنرے یار ہوسکتے ۔ جب طالوت اور ان کے ساتھیوں نے بنر سے پار ہو کر دیکھا کہ وہ ایک مختصر سی جماعت ہے اور جالوت کے ساتھ ایک بڑا لشکر ہے تو ان میں سے بعض ضعیف القلب لوگ کھنے گئے کہ آج ہم میں جالوت اور اس کے لشكر کے مقابلہ کی تاب مہیں كيونكہ دشمن كى طاقت بہت ہے اور ہمارى جماعت بہت قلیل ہے السبہ ان میں سے باہمت لوگوں کو یقین تھا کہ اللہ تعالیٰ نے فتح و نصرت کا جو وعدہ کیا ہے وہ برحق ہے ۔ انہوں نے کزور دل والوں کو ہمت دلائی اور کما کہ گھبراؤ بہیں ، فع و نصرت کا مدار قلت و کثرت رہ بہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے چھوٹی چھوٹی جماعتیں بڑی بڑی جماعتوں یر غالب آتی رہی ہیں اور اللہ تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے اور جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہو وہ مجھی مغلوب نہیں ہوتا ۔

#### دعاء استقامت

٢٥٠ - وَلَمَّا بَرُزُ وُ الِجَالُوْتَ وَ جُنُوْدِ لا قَالُوْا رَبَّنَا اَفْرِغُ عَلَيْنَا
 صُبُرًا وَتُبَيِّتُ اَقُدَامَنَا وَأَنصُرْنَا عَلَى أَلقَوْمِ الْكُفِرِيْنَ .

اور جب وہ جالوت اور اس کے لشکر کے مقابلہ میں آئے تو دعا کرنے گئے کہ اے ہمارے رب ہمارے دلوں میں صبر و استقلال ڈالدے اور ہمارے پاؤں جمادے اور ہمیں کافروں کی قوم پر غالب کر۔

بَرُزُوا: وه سب لكے - بُرُوز كے ماضى -

اَفْرِغُ: تو دُالد - إِفْراَغُ ك امر -

تعشری : جب طالوت اور اس کے ساتھی جالوت کی فوجوں کے سامنے ہوئے تو انہوں نے اپنی ہمت و شجاعت پر بجروسہ کرنے کی بجائے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے ہمارے پروردگار ہمیں صبر و ہمت عطا فرما اور کافروں کے مقابلہ میں ہمیں ثابت قدم رکھ ، ہماری مدد فرما اور ہمیں فتح سے ہمکنار کر ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا قبول فرما کر ان کو فتح سے ہمکنار کیا ۔ چنای اللہ تعالیٰ کی تائید و نصرت سے اس مٹھی بھر جماعت نے جالوت کے ٹڈی دل لشکر کو تہس نہیں کر دیا ۔

### جالوت کی شکست

پھر انہوں نے ان ( جالوت کے لشکر ) کو اللہ تعالیٰ کے حکم سے شکست دی اور داؤد نے جالوت کو قتل کر دیا اور اللہ تعالیٰ نے داؤد کو بادشاہت اور حکمت عطاکی اور جو کچھ وہ چاہتا تھا اس کو سکھایا اور اگر اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کے ذریعہ بعض کو بہت نہ کرتا رہے تو ملک تباہ ہو جائے لیکن اللہ تعالیٰ تو مخلوق پر فضل کرنے والا ہے ۔

فَهُزُ مُوْ مُمْ : پی انہوں نے ان کو شکست دی ۔ مُزُم یے ماضی ۔

حِکْمَة : حکمت ، دانائی ، یہاں نبوت مراد ہے ۔

کشری : طالوت اور ان کے ساتھیوں کے صبر و تحمل اور اللہ تعالیٰ پر ان کے اعتماد اور توکل کا نتیجہ یہ ہوا کہ بنی اسرائیل کی اس مختصر سی جماعت نے اللہ تعالیٰ کی تائید سے جالوت کی فوجوں کو شکست دی ۔ اور حضرت داؤد علیہ السلام نے جو اس وقت طالوت کے لشکر میں شامل تھے اور ان کو ابھی نبوت مہیں ملی تھی ، جالوت کو قتل کر والوت کے فالوت کے خوش ہو کر اپنی بیٹی سے حضرت داؤد کا نکاح کر دیا ۔ بھر طالوت کے مراف کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد کا شکاح کر دیا ۔ بھر طالوت کے مرف کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد کو سلطنت اور علم وحکمت یعنی نبوت عطا

فرمادی ۔ اور ان کو خوش آوازی عطاکی ، پرندوں اور چیو تثیوں کی بولی سکھائی ، آلات کے بغیر زرہ بنانا سکھایا اور ان کے لئے لوہ کو موم کی مانند نرم کر دیا ۔ وہ لینے ہاتھ سے کام کر کے اس کی مزدوری سے کھاتے تھے ۔ پھر فرمایا کہ اگر اللہ تعالیٰ کافروں کے شرو فساد کو لینے بعض خاص بندوں کے ذریعہ دفع نہ کرتا رہے تو زمین میں فساد پھیل جائے اور کفر و شرک غالب آ جائے اور کوئی اللہ تعالیٰ کا نام لینے والا باقی نہ رہے مگر اس نے جہاد فرض کر کے لوگوں پر بڑا فضل فرمایا تاکہ کفر کا فقنہ و فساد دفع ہو ۔ (حقانی سے جہاد فرض کر کے لوگوں پر بڑا فضل فرمایا تاکہ کفر کا فقنہ و فساد دفع ہو۔ (حقانی سے جہاد فرض کر کے لوگوں پر بڑا فضل فرمایا تاکہ کفر کا فقنہ و فساد دفع ہو۔ (حقانی سے جہاد فرض کر کے اوگوں پر بڑا فضل فرمایا تاکہ کفر کا فقنہ و فساد دفع ہو۔ (حقانی سے جہاد فرض کر کے لوگوں پر بڑا فضل فرمایا تاکہ کفر کا فقنہ و فساد دفع ہو۔

### رسالتِ محمدی کا اثبات

٢٥٢ - تِلْكَ أَيْتُ اللهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ ، وَاتَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيُنَ ، وَاتَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيُنَ ،

( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) یہ اللہ تعالیٰ کی آیتیں ہیں جو ہم آپ کو صحیح صحیح پڑھکر سناتے ہیں اور بیشک آپ بھی رسولوں میں سے ہیں -

آتشری این کرتے ہیں وہ صحیح نہیں ۔ بلکہ ان کو جس طرح اللہ تعالیٰ نے بیان کیا ہے یہ کتاب بیان کرتے ہیں وہ صحیح نہیں ۔ بلکہ ان کو جس طرح اللہ تعالیٰ نے بیان کیا ہے یہ اس طرح حق اور صحیح ہیں اور اللہ تعالیٰ کی قدرت اور آپ کی نبوت کے دلائل ہیں کیونکہ ایسے قدیم واقعات کا کسی سے پڑھے اور سنے بغیر صحیح صحیح بیان کر دینا وی خداوندی کے بغیر ممکن نہیں ۔ اس لئے آپ بلا شبہ اللہ تعالیٰ کے رسولوں میں سے ہیں خداوندی کے بغیر ممکن نہیں ۔ اس لئے آپ بلا شبہ اللہ تعالیٰ کے رسولوں میں سے ہیں جنکو اس نے اپنے دشمنوں سے جہاد کا حکم دیا اور بے سروسامانی کے باوجود کافروں کے بڑے بڑے لئے رشکوں کو اپنے مخلص بندوں کے ہاتھوں نہ و بالا کر ادیا ۔

#### ر سولوں کے درجات

٢٥٣ - يِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمْ مَّنْ كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضُ مِنْهُمْ مَّنْ كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضُهُمْ دَرَجْتِ وَ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَايَّذُنْهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِيْنَ مِنْ بَعْدِ هِمُ وَايَّدُنْهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِيْنَ مِنْ بَعْدِ هِمُ وَايَّدُنْ بَعْدُ مَا خَتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ امْنَ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ امْنَ وَمِنْهُمْ مَنْ امْنَ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ

### مَايُرِيْدُ ؞

یہ سب رسول ہیں ۔ ہم نے ان میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے ۔
ان میں سے بعض الیے بھی ہیں جن سے اللہ تعالیٰ نے کاام کیا اور ان میں سے
بعض کے درجات بلند کئے ۔ اور ہم نے مریم کے بیٹے عییٰ کو کھلے معجزات عطا
کئے اور ہم نے روح القدس (جبرائیل علیہ السلام) سے ان کو قوت دی اور اگر
اللہ تعالیٰ چاہتا تو ان (رسولوں) کے بعد والے لینے پاس کھلے کھلے احکام آنے
کے بعد آپس میں قبال نہ کرتے مگر بھر بھی انہوں نے (آپس میں) اختلاف کیا ۔
پھر ان میں سے بعض تو ایمان لے آئے اور بعض نے کفر کیا اور اگر اللہ تعالیٰ
چاہتا تو وہ آپس میں قبال نہ کرتے لیکن اللہ تعالیٰ جو چاہتا کرتا ہے ۔

ربط آبات: اس سے پہلی آیات میں اللہ تعالیٰ نے طالوت و جالوت اور ان کے بہی مقابلہ اور ایمانداروں کے استقلال و ثابت قدمی کا ذکر کر کے جہاد کا مقصد بیان کیا تھا کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مفسدوں کے شرکو دفع کرتا ہے ۔ اگر جہاد نہ ہو تو مفسد لوگ ملک کو تباہ و ویران کردیں ۔ یہ انبیاء کا معمول ہے ، اس لئے آپ پر یہ اعتراض ہے جا ہے کہ نبیوں کا کام لڑائی مہیں ۔ آپ بھی انہی رسولوں میں سے ہیں جو یہ کام کرتے آئے ہیں ۔

تعقری کے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تسلی کے لئے فرمایا کہ انبیا، علیہم السلام شر وفساد دفع کرنے والے بیں اور یہ درجات میں مختلف بیں جیسا کہ بنی اسرائیل میں حضرت موسیٰ علیہ السلام تھے جن سے اللہ تعالیٰ نے کام فرمایا ، پیر حضرت شموئیل ، حضرت داؤد ، حضرت الیاس ، حضرت انخیاہ ، حضرت گرئیاہ اور حضرت دانیال وغیرہ پیغمبر بیں ۔ ان کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام بیں جن کو کھلے معجزات عطاکئے گئے اور روح القدس (حضرت جبرائیل) کے ذریعہ ان کو مدد دی گئی ۔ معجزات عطاکئے گئے اور روح القدس (حضرت جبرائیل) کے ذریعہ ان کو مدد دی گئی ۔ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آئی بھی رسولِ برحق بیں ، باوجود یکہ آئی اُئی بیں ، نہ آئی میں ، نہ آئی میں ، نہ آئی میں ، نہ آئی کا کام نہیں بلکہ بم بی آئی کو یہ تقصیلات و جزئیات بیان کرنا ، ظاہر کرتا ہے کہ یہ آئی کا کام نہیں بلکہ بم بی آئی کو یہ باتیں حضرت موسیٰ اور ان کے باتیں حضرت جبرائیل کے ذریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موسیٰ اور ان کے متبعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موسیٰ اور ان کے متبعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موسیٰ اور ان کے متبعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موسیٰ اور ان کے متبعین کو بھی بنی اسرائیل کے سرکشوں اور گراہوں نے نہ مانا ۔ پھر انہوں نے حضرت

علییٰ کے معجزات کو دمکھ کر انکار کیا ۔ اگر یہ لوگ آپ کا انکار اور آپ کے حکم کی نافرمانی کرتے ہیں تو اس میں کچھ تعجب کی بات نہیں ۔ اور ان سرکشوں اور مفسدوں میں ہے بعض کا حق کو قبول کر کے اس پر ایمان لانا اور بعض کا لینے کفر پر قائم رہنا سب تقدیر الهیٰ کی وجہ سے ہے ۔ مگر ہم اتمام جمت کے لئے ہدایت کے اسباب ضرور مہیا کرتے ہیں ۔ (حقانی ۳، ۳/۲) ۔

### خیرات کی تر عنیب

۲۵۳ ۔ یکایتھالیّذین امنیُوا انفیقو اصفارز فنکم مِن قبل ان یاتی کوم لاّ بیع فی فید ولا حُلّه ولا کُله مُن الفلامون ولا مُحلّه ولا مَا الفلامون ولا ما الله والو المم في جو رزق مهمین دیا ہے اس میں سے اس دن کے آنے سے جہلے (اللہ کی راہ میں) خرج کر لوجس دن نہ تو خرید و فروخت ہوگی اور نہ دوستی کام آئے گی اور نہ سفارش چلے گی ۔ اور کافر ہی ظالم ہیں ۔

حُدِیّة : دوستی ، جان پہچان - خِلال سے مصدر ہے -

آفشری الله تعالیٰ کی راہ میں جان و مال صرف کرنے کی جو تاکید گزشتہ آیات میں آئی تھی اس کی تائید میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ اس میں الله تعالیٰ نے یہ واضح کر دیا کہ تم جو کچھ نیکی کرنا چاہتے ہو وہ اس دنیاوی زندگی میں کر لو ۔ حشر کے روز نہ تو کوئی عمل خرید و فروخت کے ذریعہ حاصل ہوسکے گا اور نہ وہاں کسی کی دوستی کام آئے گی اور نہ سفارش ۔ آخرت میں کافروں پر جو عذاب و سختی ہوگی اس کے وہ خود بی ذمہ دار ہوں گے کیونکہ وہ خود ہی بیجا حرکتیں کرتے ہیں اور الله تعالیٰ کے احکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں مبتلا کرتے ہیں ۔ (حقانی ۵/۲) ۔

# صفاتِ بارى تعالىٰ

٢٥٥ - اَللهُ لاَ إِلٰهَ اللهَ اللهَ وَمَا فِي الْفَيَّوْمُ مَّ لاَ تُأْخُذُهُ سِنَهُ وَلَا اللهُ وَمَا فِي السَّمُوْتِ وَمَافِي الْأَرْضِ ، مَنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عَنْدَهُ إِلاَّ مِاذِنِهِ ، يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيديهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَ وَلاَ عَنْدَهُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَ وَلاَ يَحْيَطُونَ بِشَنَى ءِ مِنْ عِلْمِهُ إِلاَّ بِمَا شَاءً وَ وَسِعَ كُرُ سِيَّةُ السَّمُوتِ يُحِيْطُونَ بِشَنَى ءِ مِنْ عِلْمِهُ إِلاَّ بِمَا شَاءً وَهُوَالْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ،

الله تعالیٰ کے سواکوئی بھی معبود مہیں ۔ وہی (ہمیشہ سے) زندہ اور قائم ہے ۔ نہ اس کو اونگھ آتی ہے اور نہ نیند ۔ جو کچھ آسمانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے وہ سب اس کا ہے ۔ کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر اس کے پاس میں ہے وہ سب اس کا ہے ۔ ان کے اگھ اور پچھلے تمام حالات کو وہی جانتا ہے اور کوئی بھی اس کے علم کا احاطہ نہیں کرسکتا مگر جس قدر کہ اس نے چاہا ۔ اور اس کی کرسی نے آسمانوں اور زمینوں کو گھیرا ہوا ہے ۔ اور اس کو ان دونوں کی حفاظت ذرا بھی گراں نہیں گزرتی اور وہ عالیشان عظمت والا ہے۔

آمیت الکرسی کے فصائل: یہ قرآن کی عظیم ترین آیت ہے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو سب سے افضل فرمایا ہے ( مسند احمد ) ایک اور روایت میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابی میں کونسی تیت دریافت کیا کہ قرآن میں کونسی آیت سب سے زیادہ عظیم ہے ۔ حضرت ابی میں کونسی آیت سب سے زیادہ عظیم ہے ۔ حضرت ابی میں کونسی آیت سب سے زیادہ عظیم ہے ۔ حضرت ابی میں کونسی علم مبارک ہو الکرسی ، آپ نے ان کی تصدیق کرتے ہوئے فرمایا ، اے ابو المنذر تمہیں علم مبارک ہو ( مظہری بحوالہ مسلم ۱/۳۱) ۔

حضرت ابو فررشنے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن میں کونسی آیت عظیم تر ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ آیت الکرسی ( ابن کثیر بحوالہ مسند احمد ۱/۳۰۵) ۔

حضرت ابو ہریرہ کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سورہ بقرہ میں ایک آیت ہے جو قرآنی آیات کی سردار ہے وہ جس گھر میں پڑھی جائے اس سے شیطان نکل جاتا ہے۔ (مظہری بحوالہ ترمذی و حاکم ۱/۳۷۱)۔

حضرت انس کی روایت میں ہے کہ آیت الکرسی ثواب کے اعتبار سے چوتھائی قرآن کے برابر ہے ۔ (مظہری بحوالہ مسند احمد ۱/۳۷۱) ۔

تشريح إن مبارك آيت مين دس جمل بين -

(۱) اَللَّهُ لَا اِلْهَ اِللَّا مِنْوَ .: اس میں لفظ الله اسم ذات ہے جس کے معنی یہ بیں کہ الله تعالیٰ کی ذات وہ ہے جو تمام کمالات کی جامع اور تمام نقائص سے پاک ہے ، وہی دانا ، بنیا ، صاحب قدرت و ارادہ ہے اس لئے اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں

(٣) لاَ تَا خُدُولا سِنَهُ وَلاَ نَوُم .: سِنَهُ اوناكه كوكت بين جو دمائ اعصاب كى وه ستى ہوتى ہے جو نيند كا پيش خيمه ہوتى ہے - نَوْمُ كمل نيند كوكتے بين -

دوسرے جملہ میں بتایا گیا تھا کہ اللہ تعالیٰ تمام کاتنات کو تھاے اور سنجھالے ہوئے ہے اور ساری کاتنات اس کے سہارے قائم ہے ۔ اس لئے انسان اپنی فطرت کے مطابق یہ خیال کرسکتا ہے جو ذات پاک اتنا بڑا کام کر رہی ہے اس کو کسی وقت تھکان بھی ہوسکتی ہے اور اس کو کچے وقت آرام و نیند کے لئے بھی چاہئے ۔ اس لئے اس بھلے میں محدود علم و بصیرت رکھنے والے انسان کو بتا دیا کہ وہ اللہ تعالیٰ کو دوسری مخلوقات پر قیاس نہ کرے اور نہ لینے جیبا سمجھے ۔ وہ مثل و مثال ، تکان ، اونگھ ، نیند اور الیے بی دوسرے اثرات سے بالا تر ہے ۔

(٣) لَهُ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَا فِي أَلاَرْضِ: تمام چيزي جو آسانوں اور زمين ميں بين سب الله تعالىٰ كى ملك بين - وہ مختار ب ، جس طرح چاہ ان مين تعرف

(۵) مَنْ ذَالَّذِی یَشْفَعُ عِنْدَ لَا آلِاً بِاذْنِهِ ۔ : اس میں اللہ تعالیٰ کی عظمت کا اظہار اور اس امر کا بیان ہے کہ کوئی اس سے بڑا اور اس کے اور حاکم نہیں ۔ کوئی اس سے کسی کام کے بارے میں باز رس کرنے کا حق نہیں رکھتا ۔ وہ جو حکم جاری کردے اس میں کسی کو چون و چراکی مجال نہیں ۔ اس کی اجازت کے بغیر کوئی اس سے کسی کی سفارش و شفاعت بھی نہیں کرسکتا ۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ صلی کے سفارش و شفاعت بھی نہیں کرسکتا ۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ صلی

الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ حشر کے روز سب سے پہلے میں ہی ساری امتوں کی شفاعت کروں گا۔ اس کا نام مقامِ محمود ہے جو آپ کی خصوصیات میں سے ہے۔

(٦) یَعْلَمُ مَا بَیْنَ اَیْدِیْهِمْ وَمَا خَلُفَهُمْ : الله تعالیٰ انسان کے ظاہری و باطنی حالات و واقعات سے باخر ہے ۔ آگے بیچے کا یہ مفہوم بھی ہوسکتا ہے کہ ان کے پیدا ہونے سے بہلے اور پیدا ہونے کے بعد تمام حالات و واقعات الله تعالیٰ کے علم میں ہیں اس کا ایک مطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ الله تعالیٰ ان چیزوں کو بھی جانتا ہے جن کو انسان جانتے ہیں اور وہ ان چیزوں کو بھی جانتا ہے جن کو انسان جنیں جانتے ۔

(>) وَلاَ يُحِينُطُونَ بِشَنِّى مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاءَ: انسان اور تمام مخلوقات الله تعالى خود بى الله علم كى كو عطاكرنا چاہے تو اس كو صرف اتنا بى علم بوسكتا ہے ـ

(A) وَسِعَ كُرُ سِيَّهُ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ: اس كى كرى اتنى وسيع ہے كہ اس كى وسعت كے اندر ساتوں آسمان اور زمين سمائے ہوئے ہيں ۔ تفسير بيضادى ميں ہے كہ يہ محض تمثيل ہے ۔ اس سے الله تعالىٰ كى عظمت كى تصوير كشى مقصود ہے ورنہ حقيقت ميں نہ الله تعالىٰ كى كرى ہے اور نہ وہ كرى پر بيٹھا ہوا ہے ۔ حضرت ابو ذراً سے روايت ہے كہ انہوں نے آنحضرت صلى الله عليه وسلم سے دريافت كيا كہ كرى كيا اور كسي ہے ۔ آئ نے فرمایا كہ قسم ہے اس ذات كى جس كے قبضة قدرت ميں ميرى جان ہے كہ ساتوں آسمانوں اور زمين كى مثال كرى كے مقابلہ ميں اليى ہے جسے ايك برے ميدان ميں انگو تھى جيسا حلقة ڈالديا جائے ۔

الله تعالیٰ نشست و برخاست اور زمان و مکان سے بالاتر ہے ۔ اس قسم کی آیات کو اپنے معاملات پر قیاس نہیں کرنا چاہئے ۔ اس کی کیفیت و حقیقت کا ادراک انسانی عقل سے بالاتر ہے ۔

(٩) وَلاَ يَوْدُدُكُ عَلِمُ مَعَىٰ كَى أَدُرُ ، أَدُرُ كَ مَاخُوذَ بِ اور اَدُدٌ كَ مَعَىٰ كَى اور فَرِ كَا مَعَىٰ كَى اور فَرِ كَا مِن كَى بين يَ أَمِن يَا كُرى اور كرى كَى اندر سمائى بوئى چيزوں كى حفاظت اللہ تعالیٰ كو كچھ گراں نہيں معلوم ہوتی ۔ كيونكہ اس كى قدرت كاملہ كے سامنے يہ سب چيزيں نہايت آسان ہيں ۔

(١٠) وَهُوَ ٱلْعَلِيِّ ٱلْعَظِيْمُ: گزشته نو جملوں میں الله تعالیٰ کی ذات و صفات اور کمالات کا بیان تھا ۔ ان تمام صفات و کمالات کو دیکھنے اور سمجھنے کے بعد کوئی عقل و شعور رکھنے والا انسان یہ کجے بغیر ہمیں رہ سکتا کہ ہر قسم کی عربت و عظمت اور بلندی و برتری کی مالک و سزا وار وہی ذات پاک ہے جو مذکورہ بالا ذاتی و صفاتی کمالات کی حامل ہو ۔ ( معارف القرآن ۲۱۲ ، ۲۱۵/ ا مظہری ۳۵۷ ، ۳۲۱/ ۱) ۔

#### قوی و سلیه

٢٥١ - لا كَرَالاً فِي الدِيْنِ فَ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْفَي ٤ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوْتِ وَيُو ء مِن بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُولِا يَكُفُرُ وَلاَ اللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُولِا اللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُولِا اللهِ اللهِ فَقَدِ السَّمَعَ عَلِيمً ، الْوُثْقَلَى دَلا أَنْفِصَامَ لَهَا ، وَالله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ،

دین کے بارے میں (کوئی) زبردستی نہیں ۔ بیشک ہدایت گراہی سے الگ ظاہر ہو کچی ہے ۔ پھر جس نے جھوٹے معبودوں کا اٹکار کیا اور اللہ تعالیٰ پر ایمان لے آیا تو اس نے الیمی مضبوط رسی پکڑلی جو ٹوٹنے والی نہیں اور اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے ۔

اِکْوَالاً: کسی ر جرکرنا - کسی ر زبروستی کرنا - مصدر بے -

الْعُزُولِا: طقه، كرا -

الْوُثْقَى: بهت مستكم - بهت مفبوط ، وُثُوثً و وَثَاقَد يَ اسم تفضيل -

رِأْنْفِصَامَ: شَكَشَة بونا - ثواننا - مصدر ب -

فتمانِ مُرول : اس آیت کا شان نزول یہ ہے کہ جب مدسنے کی مشرکہ عورتوں کے اولاد نہ ہوتی تو وہ نذر مانتی تحس کہ اگر ہمارے ہاں اولاد ہوئی تو ہم اسے یہودی بنا کر یہودیوں کے سپرد کردیں گے ۔ اس طرح ان کے بہت سے بچے یہودیوں کے پاس تھے جب یہ لوگ مسلمان ہوئے اور اللہ تعالیٰ کے دین کے انصار بنے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اندرونی سازشوں سے نجات پانے کے لئے یہ حکم جاری فرما دیا کہ بنی نفیر کے یہودیوں کو جلا وطن کر دیا جائے ۔ اس وقت انصار نے بچوں کو جو یہود کے پاس تھے ، ان سے طلب کیا تاکہ انہیں اپنے اثر سے مسلمان بنالیں ۔ اس پر یہ آیت بازل ہوئی کہ جبر اور زبردستی نہ کرو ۔ ( ابن کثیر ۱۳۱۰ ) ۔

ایک روایت یہ بھی ہے کہ انصار کے قبیلے بنو سالم بن عوف کاایک شخص

حصینی نامی تھا۔ یہ خود مسلمان تھا اور اس کے دولڑکے نصرانی تھے۔ ایک بار اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیاکہ مجھے اجازت دیجئے کہ میں ان لڑکوں کو جبرآ مسلمان بنالوں ویسے تو وہ عیسائیت سے ہٹتے نہیں ۔ اس پر یہ آیت اتری اور اس میں جبرآ مسلمان بنانے کی ممانعت کردگی گئی ۔ ( ابن کثیر ۱/۳۱۱) ۔

آفشری الله تعالیٰ نے اس آیت میں جہاد کی مزید تفسیر و تشریح بیان فرمائی ہے کہ جہاد سے یہ غرض نہیں کہ کسی کو زبردستی اور تلوار کے زور پر مسلمان کیا جائے بلکہ الله تعالیٰ نے لینے نبئ برحق صلی الله علیہ وسلم کے ذریعہ الیے معجزات اور کھلی نشانیاں ظاہر کیں کہ ان سے حق اور باطل اس طرح علیحدہ اور ممتاز ہوگئے جیسے دن اور رات ایک دوسرے سے ممتاز ہیں ۔ اس کے بعد اگر کوئی غیر الله کی عبادت ترک کر کے فدائے واحد و یکتا پر ایمان لاتا ہے تو اس کے لئے اسلام ایسا قوی اور مضبوط وسلیہ ہو کبھی نہیں ٹوٹے گا اور الله تعالیٰ سب کچھ سنتا اور جانتا ہے ۔ پس جہاد سے یہ غرض نہیں کہ کسی کو زبردستی اور تلوار کے زور پر مسلمان بنایا جائے بلکہ اس کا مقصد تو دنیا سے شرو فساد ختم کرنا اور برائیوں کو مثانا ہے ۔

### اللہ تعالیٰ کے دوست

الله تعالیٰ مومنوں کا مدد گار ہے۔ وہ ان کو تاریکیوں سے نکال کر روشنی میں لاتا ہے اور جو منکر ہیں ان کے دوست شیطان ہیں۔ وہ ان کو روشنی سے نکال کر تاریکیوں میں لاتے ہیں۔ یہی اہل دوزخ بھی ہیں وہ اسمیں ہمیشہ رہیں گ

تنظری : ایمان الیی عمدہ چیز ہے کہ اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ بندہ سے محبت کرتا ہے اور اس کو کفر و جہالت کی تاریکیوں سے نکال کر ہدایت کی روشنی میں لے آتا ہے ۔ جو لوگ اس پر ایمان مہنیں رکھتے وہ شیطان کے دوست اور مددگار ہیں جو ان کو نور فطرت سے نکال کر کفر و اخلاق رذیلہ اور شہوات وخواہشاتِ نفسانی کی تاریکیوں میں فطرت سے نکال کر کفر و اخلاق رذیلہ اور شہوات وخواہشاتِ نفسانی کی تاریکیوں میں

د حکیل دیتا ہے جو مرنے کے بعد جہنم کی صورت میں ظاہر ہوں گی ۔ جس طرح دنیا میں ان کو اپنی گراہی کی تاریکیوں سے عمر بھر چھٹکارا نہ ملا اسی طرح ان کو وہاں بھی عذاب الهیٰ سے نجات نہیں ملے گی ۔ اس لئے وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے ۔

حضرت ابراہیم اور نمرود

٢٥٨ - اَلَمْ تَرَ اِلَى الَّذِي حَاجَ اِبْرُهِمَ فِي رَبِّهِ اَنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُلْكَ مِ اذْ قَالَ اِبْرُهِمُ رَبِّيَ اللَّهِ يُخْيِ وَيُمِيْتُ قَالَ اَنَا اُخْيَ وَلُمِيْتُ قَالَ اَنَا اُخْيَ وَلُمِيْتُ وَلَيْكُ مِ اللَّهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ وَ أُمِيْتُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِ الْقَوْمَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ اللَّهِ يَأْتِي كَفَرَ مَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِ الْقَوْمَ الظّلِمِيْنَ مَ

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے دیکھا جو (حضرت) ابراہیم ہے اس کے رب کے بارے میں اس وجہ سے ججت کرتا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو سلطنت عطاکی تھی ۔ جب (حضرت) ابراہیم نے کہا کہ میرا رب تو وہ ہے جو زندہ کرتا اور مارتا ہوں۔ زندہ کرتا اور مارتا ہوں۔ (اس نے) کہا میں بھی تو زندہ کرتا اور مارتا ہوں۔ (حضرت) ابراہیم نے کہاکہ اللہ تعالیٰ تو سورج کو مشرق سے ثکالتا ہے ہی تو اس کو مغرب سے تکال دے ۔ اس پر وہ کافر جیران رہ گیا اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو ہدایت منہیں دیتا۔

حَاجٌ : اس نے جمت کی ۔ اس نے بحث کی ۔ مُعَاجَّد بِی ماضی ۔

فَبُهِتَ : وه مبهوت بو گيا ـ وه بهونچكا بو گيا ـ وه حيران بو گيا ـ بَعْتُ ع ماضى بجول -

تنظری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم اور نمرود کا واقعہ بیان فرمایا ہے صفرت ابراہیم علیہ السلام بابل شہر کے قریب پیدا ہوئے تھے ۔ جب وہاں کے لوگوں میں ان کی خدا پرستی کی شہرت اور بت پرستی کی مذمت مشہور اور عام ہوئی تو وہاں کے بادشاہ نمرود بن کوش نے جو سخت بے دین ، بد عقل اور ملحد تھا ، حضرت ابراہیم کو بلا کر بوچھا کہ رب کون ہے اور کہاں ہے ۔ اگر ہے تو مجھے دکھاؤ ۔ حضرت ابراہیم نے جواب دیا کہ ہم دنیا میں ایک ایسا فعل پاتے ہیں جو کسی کے قبضہ قدرت میں ہمیں ۔

اس سے معلوم ہوا کہ اس فعل کا فاعل ہی قادر مطلق ہے ۔ اور اپنی لطافت کی وجہ سے محسوس نہیں ہوتا ۔ (ہوا بھی جسم رکھنے کے باوجود لطافت کی وجہ سے نظر نہیں آتی اور وہ جو ذات جسم کی کثافت سے بھی بری ہے اس کو کسے محسوس کیا جاسکتا ہے ) اور وہ فعل زندگی اور موت دینا ہے ۔ نہ کوئی از خود زندہ ہو سکتا ہے اور نہ کوئی کسی کو زندہ کرسکتا ہوں اور مارسکتا ہے ۔ اس کے جواب میں مخرود نے کہا کہ میں بھی زندہ کرسکتا ہوں اور مارسکتا ہوں ۔ بھر اس نے دو آدمیوں کو طلب کیا ۔ ایک کو قتل کرادیا اور دوسرے کو چھوڑ دیا ۔ گویا مخرود ، عملِ حیات و موت اور تخلیق حیات وموت میں فرق نہ کرسکا ۔ حضرت ابراہیم نے جواب دیا اگر چہ دنیا میں اس کے تمام کام عادتا اسباب فرق نہ کرسکا ۔ حضرت ابراہیم نے جواب دیا اگر چہ دنیا میں اس کے تمام کام عادتا اسباب طوع و غروب کرنا ہے ۔ وہ لوع عرب کرنا ہے ۔ بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہی سورج کو مشرق سے طلوع کرتا ہے ۔ وہ اس کو مغرب سے بھی نکال سکتا ہے یا جس طرح اس کی مشیت ہو کرسکتا ہے ۔ پس اگر تو لینے اعمال پر لینے آپ کو قادر جانتا ہے اور اللہ تعالیٰ کاانکار کرتا ہے تو سورج کو مغرب سے برآمد کر دے ۔ یہ سنکر مخرود حجرت زدہ اور بھونچکا ہو گیا مگر الیے بے انساف راہ راست پر نہیں آتے ۔ (حقانی ۸ ، ۹ / ۲ ، مظہری کاانکار کرتا ہو گیا مگر الیے بے انساف راہ راست پر نہیں آتے ۔ (حقانی ۸ ، ۹ / ۲ ، مظہری ۱۳۵۵ ہو گیا مگر الیے ب

### مردوں کو زندہ کر نا

یا تو نے اس شخص کو نہ دیکھا جو ایک الیی بستی پر سے گزرا جو چھتوں سمیت گری پڑی تھی ۔ اس نے ( دیکھکر ) کہا کہ اس ویرانی کے بعد اللہ تعالیٰ اس ( بستی ) کو کیسے آباد کرے گا ۔ سو اللہ تعالیٰ نے اس کو سو برس تک حمردہ رکھا کھیر اس کو زندہ کر کے بوچھا کہ تو کتنی دیر ( اس حالت میں ) رہا ۔ اس نے

جواب دیا کہ ایک دن یا اس سے بھی کم رہاہوں گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ انہ ہوا کہ ایک دن یا اس حالت میں ) سو برس رہا ہے۔ اب اپنے کھانے اور پینے کی چیز کو دیکھ ابھی تک سڑی ہی نہیں اور اپنے گدھے کی طرف دیکھ (کہ بالکل کل سڑ گیا ) اور تاکہ ہم جھے لوگوں کے لئے تمونہ بنائیں اور تو (گدھے کی ) بڈیوں کو بھی دیکھ کہ ہم ان کو کس طرح جوڑتے ہیں۔ پھر (کس طرح) ان کو گوشت پہناتے ہیں۔ پھر (کس طرح) ان کو گوشت پہناتے ہیں۔ پھر جب اس پر تمام کیفیت کھل گئی تو بول اٹھا مجھے معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے۔

خَاوِيَة : كرى بوئى - خالى - خُواء ع اسم فاعل -

عُرُ وْشِهَا: اس كى چھتيں - يہ جمع ہے اس كا واحد عُرْشُ ہے -

لَيِثُتَ : تو رہا ۔ تو ممہرا ۔ لَبْثُ سے ماصی ۔

يَتُسَنَّهُ: وه سرًا جاتا ہے ۔ وہ خراب ہو جاتا ہے ۔ تَسَنَّن کے مضارع ۔

عِظَامٍ: بديان، واحد عَظُمُ -

فُنْشِزُهَا: ہم اس کو جوڑ دیتے ہیں ۔ ہم اس کو چڑھا دیتے ہیں ۔ اِنْشَارُ سے مضارع

نَكُسُوْهَا: بم اس كو بهنا دية بين - كُنْوُ وكِسُوْهَ ي مضارع -

تعشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کا ایک اور واقعہ بیان فرمایا ہے کہ بابل کے بادشاہ بخت نصر نے ہزاروں بنی اسرائیلیوں کو قتل کر کے بروشلم شہر کو جلا کر برباد کر دیا اور ستر ہزار یہودیوں کو گرفتار کر کے ساتھ لے گیا مگر حضرت ارمیاہ علیہ السلام یہیں رہے ۔ ایک مرتبہ وہ اس شہر کے پاس سے گزرے ۔ اس کی حالت اور ملک و قوم کی بربادی دیکھ کر حسرت کے طور پر کہنے گئے کہ اب اللہ تعالیٰ اس شہر کو کسے آباد کرے گا ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی قدرت کا ملہ کا تماشہ دکھایا ۔ وہ اس طرح کہ انہوں نے اپنی سواری کا گرھا زیتون کے درخت سے باندھ دیا اور انگور کے شیرے کا برتن اور روثیوں کا تھیلہ درخت سے لئکا کر سوگئے ۔ اللہ تعالیٰ نے نیند میں ان کی روح قبض کر لی یہاں تک کہ ان پر سو برس کا عرصہ گزر گیا ۔ اس عرصہ میں بابل کا بادشاہ بخت نصر مرگیا اور ایران کے بادشاہوں

کا دور دورہ ہو گیا ۔ ایران کے بادشاہ نے بنی اسرائیل کو حکم دیا کہ وہ لینے ملک میں جاکر بیت المقدس اور شہر کو آباد کریں ۔ چنانچہ انہوں نے لینے ملک شام جاکر بیت المقدس اور شہر کو از سرنو آباد کرنا شروع کردیا ۔

جب بیت المقدس از سر نو تعمیر ہو گیا اور یروشلم شہر آباد ہوگیا تو اللہ تعالیٰ فی حضرت ارمیاہ کو زندہ کر دیا اور ان سے بوچھا کہ تم کتنی دیر تک پڑے رہے ۔ وہ صح کے وقت سوئے تھے اور عصر کے وقت زندہ ہوئے تھے اس لئے انہوں نے جواب میں کہا کہ ایک دن یا اس سے کچھ کم پڑا رہا ہوں ۔ اللہ تعالیٰ نے جواب دیا کہ تو سو برس تک مُردہ پڑا رہا ہے ۔ لینے گدھے کو دیکھ ۔ انہوں نے گدھے کو دیکھا تو اس کی سفید ہڈیاں پڑی ہوئی تھی اور کھانے چینے کو دیکھا تو سو سال گزرنے کے باوجود ویسا ہی سفید ہڈیاں پڑی ہوئی تھی اور کھانے چینے کو دیکھا تو سو سال گزرنے کے باوجود ویسا ہی تھا نہ سڑا نہ خراب ہوا ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے سامنے گدھے کو زندہ کر دیا ۔ پھر انہوں نے شہر میں آگر بست المقدس اور شہر کو آباد دیکھ کر کہا کہ مجھے یقین ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے اور وہ مُردے کو بھی زندہ کر سکتا ہے ۔ پس حشر کے روز مرنے تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے اور وہ مُردے کو بھی اس کی قدرت میں ہے ۔ (حقانی ۱۰ / سامری ۱۳۹۷ ) ۔

اور ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس واقعہ کو بھی یاد کرو ) جب حضرت ابراہیم نے کہا کہ اے میرے رب مجھے بھی تو دکھا کہ تو مردوں کو کس طرح زندہ کرے گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کیا بچھے یقین نہیں آتا ( حضرت ابراہیم نے کہا کیوں نہیں ۔ لیکن میں لینے دل کا اطمینان چاہتا ہوں ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا اچھا تم چار پرندے لے لو بھر ان کو لینے ساتھ بلا لو ( مانوس کر لو ) ۔ بھر ( ان کو ذرح کر کے ) ان کے جسم کا ایک ایک ٹکڑا ، ہر بہاڑ پر رکھ دو ۔ بھر ان کو ( لینے پاس ووڑے چلے آئیں گے اور ان کو ( لینے پاس ) بلاؤ تو وہ سب تہارے پاس دوڑے چلے آئیں گے اور جان لو کہ بیشک اللہ تعالیٰ زبردست حکمت والاہے ۔

صُرْ هَنَ : تو ان كو مانوس كر لے - تو ان كو بلالے - صُورً سے امر -

سُعيًا: دورت ہوئے - مصدر ب -

تعشرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کا ایک واقعہ بیان فرمایا ہے کہ حضرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کہ مجھے اس کا مشاہدہ کر ا دیجھے کہ آپ مردوں کو کس طرح زندہ کریں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ کیا آپ کو ہماری قدرتِ کا ملہ پر یقین نہیں ۔ حضرت ابراہیم نے عرض کیا یقین کیسے نہ ہو ۔ آپ کی قدرتِ کا ملہ پر یقین نہیں ۔ حضرت ابراہیم نے عرض کیا یقین کیسے نہ ہو ۔ آپ کی قدرتِ کا ملہ کے مظاہر تو ہر لحظ اور ہر آن مشاہدہ میں آتے رہتے ہیں اور غور و فکر کرنے والا تو خود اپنی ذات اور کائنات کے ذرہ ذرہ میں اس کا مشاہدہ کرتا ہے ۔ مگر انسانی فطرت کا تقاضا یہ ہے کہ جس کام کا مشاہدہ نہ ہو خواہ وہ کتنا ہی یقینی ہو اس کے بارے میں اس کے خیالات متشر رہتے ہیں ۔ کہ یہ کسے اور کس طرح ہو گیا ؟ یہ ذمنی انتشار میں اس کے خیالات متشر رہتے ہیں ۔ کہ یہ کسے اور کس طرح ہو گیا ؟ یہ ذمنی انتشار سکونِ قلب میں خلل ڈالٹا رہتا ہے ۔ اس لئے مشاہدہ کی درخواست کی ۔

اللہ تعالیٰ نے درخواست قبول فرما کر آپ کو حکم دیا کہ چار پرندے لینے پاس جمع کر لیں اور ان کو کچھ عرصہ لینے پاس رکھ کر لینے ساتھ مانوس کرلیں ۔ جب وہ بوری طرح آپ سے مانوس ہو جائیں اور آپ کے بلانے سے آپ کے پاس آ جایا کریں اور آپ کو ان کی بوری طرح شناخت ہو جائے تو ان چاروں کو ذریح کر کے ہڈیوں سمیت ان کا خوب قیمہ ساکر لیں ۔ پھر اس قیمہ کے کئی حصہ کر کے مختلف پہاڑوں پر ایک ایک حصہ رکھدیں اور آواز دیگر ان کو لینے پاس بلائیں ۔ اللہ تعالیٰ کی قدرتِ کالمہ سے زندہ ہو کر یہ پرندے دوڑتے ہوئے آپ کے پاس آ جائیں گے ۔ چنای حضرت ابراہیم نے چار پرندے لیکر پہلے ان کو لینے ساتھ بلایا ( مانوس کیا ) بھر ان کا قیمہ کر کے اس کا مخوراً حصہ مختلف پہاڑوں پر رکھ دیا اور ان کو لینے پاس بلایا ۔ پس فورآ ہی ہر پرندے کے نون کا ہر قطرہ دو سرے قطرہ سے ، ہر پر دو سرے پر سے اور ہر ہڈی اور شکراً دو سری ہڈی اور شکرہ سے طخوراً اور حضرت ابراہیم کی نظروں کے سامنے ہر جسم بغیر سرکے بورا بن گیا ۔ پھر ہر جسم لینے لینے سرکی طرف آگر لینے سرسے جڑگیا اور بغیر سرکے بورا بن گیا ۔ پھر ہر جسم لینے لینے سرکی طرف آگر لینے سرسے جڑگیا اور بخصر خداوندی پرندہ بن گیا ۔ ( معارف القرآن ۱۲۲۲ / ۱ ، مظہری ۲۵۲ سے ۱۲ سے ۱۳ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۳ سے ۱۳ سے ۱۲ سے ۱۳ س

انفاق في سبسل الله كي مثال

٢٦١ ، ٢٦٣ - مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنُفِقُونَ آمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ

كَمَثَلِ حَبَّهِ انْبُتَتُ سِبْعُ سَنَا بِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَهِ مِائَة حَبَّهِ ، وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ، الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اللَّهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَّشَاءُ ، وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ، الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتُبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّاوًلا اللهِ اللهِ ثُمَّ لَا يُتُبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّاوًلا اَذَى " لَمُواللهُمْ اَجُرُ هُمْ عَنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلَا مَوْلًا مَعْرُوفَ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلا اللهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ وَلا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَلا اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَلا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا لَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُ خَلِيمٌ وَلا اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلِللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولُ اللهُ الل

جو لوگ لینے اموال اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں اس کی مثال اس دانے جیسی ہے جس سے سات بالیں اگیں اور ہر بال میں سو دانے ہوں اور اللہ تعالیٰ جس کے لئے چاہتا ہے دوگنا کر دیتا ہے اللہ تعالیٰ بڑی وسعت والا اور جاننے والا ہے ۔ جو لوگ لینے اموال اللہ تعالیٰ کے راسۃ میں خرچ کرتے ہیں ، چر خرچ کرنے ہیں ، انہیں کے پیر خرچ کرنے ہیں ، انہیں کے لئے ان کے بعد نہ تو احسان جتاتے ہیں اور نہ ساتے ہیں ، انہیں کے لئے ان کے رب کے پاس ان کے اعمال کا بدلہ ہے ۔ اور نہ ان کو کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ محکمین ہوں گے ۔ انچی بات کہنا اور در گزر کرنا الیی خیرات سے بہتر ہے جس کے بعد ( سائل کو ) ایذا دی جائے ۔ اللہ تعالیٰ بے نیاز برد بار

سَنَابِلَ: بالين - خوشے - واحد سُنْبُلُّ -

میضعف: وه دو گنا کرتا ہے ۔ وه برصاتا ہے ۔ مُضَاعَفَهُ عَد مضارع ۔

فشانِ نزول : حضرت عبد الرحمٰن بن سمرہ سے مردی ہے کہ جنگ ہوک کے موقع پر حضرت عبدان نے ایک ہزار دینار لا کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی گود میں ڈالدئے ۔ میں نے خود دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ( انہائی مسرت کے ساتھ ان میں اپنا دست مبارک ڈالتے اور ان کو الن پلٹ کرتے اور فرماتے جاتے تھے کہ آج کے بعد ( حضرت ) عثمان جو عمل بھی کرے اس کو ( کسی عمل سے ) ضرر نہیں ہوگا ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آیت اللّذِیْنُ یُنفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِیْ سَبِنْلِ الله نازل فرمائی ۔ ( معارف القرآن ۱۳۲۱ / ۱ ، مظہری ۱۳۲۲ / ۱) ۔

تشریکے: اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں آخرت کے لئے ساز و سامان تیار کرنے کی

ترغیب دی ہے کہ تم جو کچے بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کروگے وہ ضائع نہیں ہوگا بلکہ اس کی مثال الیہ ہے جیے کوئی یہاں زمین میں گندم کا ایک دانہ ڈالے ، اس سے کوئی بوں کوئی بودا اگے اور اس میں سات بالیں پیدا ہو جائیں اور پھر ہر بال میں سو دانے ہوں اس طرح ایک دانہ زمین میں کاشت کرنے سے سات سو دانے حاصل ہوتے ہیں بشرطیکہ اس کو پانی دیا جائے اور آفات سے بچایا جائے ۔ اس طرح جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو عالم مثال کی زمین میں ڈالدیتا ہے جس میں سے اس کا ایسا بودا اگتا ہے جس سے ایک دانے کے بدلے سات سو دانے حاصل ہوتے ہیں بشرطیکہ اس کو ایمان اور خلوص کا پانی دیا جائے اور احسان جتانے اور سائل کو ایدا دینے کی بلاؤں سے بچایا جائے ۔ اس اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کا اجر و ثواب دینے کی بلاؤں سے بچایا جائے ۔ اس اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کا اجر و ثواب ایک سے لیکر سات سو گنا تک چہنچتا ہے ۔ حضرت عبداللہ جن عباس شے فرمایا کہ جہاد ایک سے لیکر سات سو گنا تک چہنچتا ہے ۔ حضرت عبداللہ جن عباس شے فرمایا کہ جہاد اور ج میں ایک درہم خرچ کرنے کا ثواب سات سو درہم کے برابر ہے ۔

خیرات میں دکھاوے کی ممانعت

٢٩٣ - يَا يُتُهَا الَّذِيْنَ الْمُنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقْتِكُمُ بِالْمَنِ وَالَا ذُي كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالُهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْالْحِرِ كَالَّهُ فَاللَّهُ وَالْيَوْمِ الْالْحِرِ فَمَاللَهُ كَمَثِلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابً فَاصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَدًا . فَمَثُلَهُ كَمَثِلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابً فَاصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَدًا . لاَ يَهْدِالْقَوْمَ لاَ يَهْدِالْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ . وَاللّهُ لاَ يَهْدِالْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ .

اے ایمان والو ! تم اپنی خیرات کو احسان جمّا کر اور ایذا دیکر اس شخص کی طرح برباد مت کرو جو اپنا مال لوگوں کو دکھانے کے لئے خرچ کرتا ہے اور نہ وہ اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتا ہے اور نہ قیامت کے دن پر ۔ سو اس کی (خیرات کی ) مثال ایک چکنے پتھر کی سی ہے جس پر کچھ مٹی پڑی ہو ۔ بھر اس پر ذور کی بارش ہو جائے اور اس کو بالکل صاف کر دے ۔ الیے لوگوں کو اپنی کمائی ذرا بھی باتھ نہیں گئے گی اور اللہ تعالیٰ کافروں کو سیرھی راہ نہیں دکھاتا ۔

تُنْطِلُوا: تم باطل كرو، تم ضائع كرو - إُبطَالُ سے مضارع -

صَفُوانِ : چكنا اور صاف پتھر - ہموار -

وَابِلُ : موسلادهار بارش -

صَلَدًا: صاف سپاٹ اور سخت پتھر جس پر کچھ نہ اگے۔

تشری : گزشته آیتوں میں خیرات دیکر احسان جنانے اور فقیر کو بد زبانی یا طعن و اختیع کے ذریعہ ایذا دینے سے منع فرمایا تھا ۔ ان آیات میں خیرات کا اجر ضائع ہونے کو ایک مثال کے ذریعہ بیان کیا ہے کہ جو لوگ ( منافق ) الله تعالیٰ اور قیامت پر ایمان بنیں رکھتے ، ان کو آخرت کے اجر کا یقین نہیں بلکہ وہ محض نام و مخود کی خاطر مال خرج کرتے ہیں ۔ پس تم ایسا نہ کرو ۔ اگر تم بھی نام و مخود کیلئے خرج کروگے توجس طرح خیرات کے شجر کواحسان جنانا اور ایذا دینا برباد کر دینا ہے ای طرح ایمان نہ لانا ور ریاکاری کرنا بھی برباد کر دینا ہے ۔ پھر ایک مثال کے ذریعہ منافقوں کا حال بیان کیا کہ ان کی حالت پتھر کی ایک چکنی پھان جسی ہے ۔ جس پر کچھ مٹی پڑی ہوئی ہے ۔ پیر اس پر زور کی بارش ہو جائے اور اس کو صاف کر کے چھوڑ دے ۔ جو کچھ انہوں پیر اس پر زور کی بارش ہو جائے اور اس کو صاف کر کے چھوڑ دے ۔ جو کچھ انہوں نے ونیا میں کمایا تھا وہ سب ضائع ہوا ۔ آخرت میں اس کو اس سے کچھ نفع حاصل نہیں ہوگا ۔ اور اللہ تعالیٰ نا شکری اور کفران نعمت کرنے والوں کو ہدایت نہیں دیتا ۔

ابن ابی حاتم میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کوئی صدقہ نیک کام سے افضل نہیں صحیح مسلم میں حضرت ابو ذرائے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کی تین قسم کے لوگوں سے اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بات چیت نہ کرے گانہ ان کی طرف نظر رحمت سے دیکھے گا، نہ انہیں پاک کرے گا بلکہ ان کے لئے درد ناک عذاب ہیں ۔ ایک تو دے کر احسان جتانے والا ۔ دوسرا شخوں سے نیچے پاجامہ لٹکانے والا ۔ تیسرا لینے سودے کو جھوٹی قسم کھا کر بیچنے والا ۔ ابن ماجہ میں ہے کہ ماں باپ کا نافرمان ، خیرات صدقہ کر کے احسان جتانے والا ۔ شرابی ۔ اور تقدیر کو جھٹلانے والا جنت میں داخل نہ ہوگا ۔ نسائی میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعدی کو جھٹلانے والا جنت میں داخل نہ ہوگا ۔ نسائی میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعدالیٰ تین شخصوں کی طرف دیکھے گا بھی نہیں ۔ ماں باپ کا نافرمان ، شراب کا عادی ۔ اور دے کر احسان جتانے والا ۔ ( ابن کثیر ۱۳۱۸ ) ۔

مومنوں کی خیرات کی مثال

٢٦٥ ـ وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ الْبَيْفَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيْتُنَا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرِبُولٍ اَصَابَهَا وَابِلُ فَاتَتُ

أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ ٤ فَإِنْ لَّمُ يُصِبُهَا وَ ابِلُّ فَطَلَّ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرً ﴿

اور جو لوگ اپنی نیت ثابت رکھ کر اپنا مال اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے خرج کرتے ہیں ان کی مثال ایک السے باغ جسی ہے جو کسی شلیہ پر ہو اور اس پر زور کی ارش ہوئی ہو تو اس میں دوگنا پھل آئے ۔ پھر اگر اس پر زور کی بارش ہوئی ہو تو اس کو شنبم ہی کافی ہے ۔ اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس کو خوب دیکھ رہا ہے ۔

تَثُيِّنِيتًا: ثابت كرنا - برقرار ركهنا مصدر ب -

بِرَبُولَا: بلندى ير ، ثيل ير -كَطَلَّ : شبنم - اوس - پھوار -

تشری جو مومن اور مخلص لوگ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے خلوص دل سے اس کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ان کی مثال اس باغ جسی ہے جو نرم اور عمدہ زمین پر نور کیا گیا ہو اور اس کے درخت نہایت حسین اور صاف ستھرے ہوں ۔ جب اس پر زور کی بارش ہوتی ہے تو وہ دو گنا پھل دیتا ہے ۔ اگر اس پر بارش نہ بھی ہو یا کم بارش ہوتی ہو تب بھی وہ پھل طرور دیتا ہے ۔ اس کی زمین الیی عمدہ ہے کہ بارش نہ ہونے کی صورت میں اس کے لئے شعبم ہی کافی ہو جاتی ہے ۔ یعنی آخرت کے اجر و ثواب کے علاوہ دنیا میں بھی اس کو کچھ نہ کچھ نفع ضرور حاصل ہو جاتا ہے پس مومنوں کے اعمال کھی ہے اجر نہیں رہتے ، ان کا بدلہ ضرور ملتا ہے ۔ النبۃ اس بدلہ میں فرق ہوتا ہے جو ہر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کے اخلاص اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ پر ایماندار کی کام کی کی کرمین ۔

### خیرات میں ریاکاری کی مثال

کیا تم میں سے کوئی یہ چاہتا ہے کہ اس کے لئے کھوروں اور انگوروں کا کوئی ایسا باغ ہو جس میں بہریں بہتی ہوں ۔ اس میں اس کے لئے ہر قسم کے میوے بھی ہوں اور اس کے لئے ہر قسم کے میوے بھی ہوں اور اس کے چھوٹے چھوٹے بال بچے بھی ہوں اور اس کے چھوٹے بال بچے بھی ہوں - بھر اس باغ پر ایسا بگولہ آیا جس میں آگ تھی اور وہ جَلُ بھُن گیا ۔ اللہ تعالیٰ تم سے لینے احکام اس طرح کھول کر بیان کرتا ہے تاکہ تم غور کرو ۔

يَوَدُّ: وه چاہما ہے ۔ وہ پسند كرما ہے ۔ وہ خواہش كرما ہے مَوَدَّةً كے مضارع ـ

نَّخِيلِ: کجور کے درخت ۔

أَعْنَابِ: اللَّور - واحد عنب -

إغضارٌ: لَكُولا - جمع أَعَاصِيْرُ و أَعَاصِرُ -

فَاحْتَرُ قَتْ: پی وہ جل گئے ۔ پی وہ بجرک اٹھی ۔ احتراق سے ماضی ۔

تعشری اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ایک اور مثال بیان فرمائی ہے کہ جو شخص خیرات و صدقہ خلوص نیت ہے نہیں دیتا یا دے کر احسان جتا تا ہے اور سائل کو طعن و تشنیع کے ذریعہ تکلیف دیتا ہے تو اس کی مثال الیسی ہے جیسے کسی کے پاس ایک نہایت عمدہ باغ ہو جس میں خصوصیت کے ساتھ ، کجور اور انگور کے درخت ہوں اور ان کے علاوہ دوسرے پھلوں کے درخت بھی ہوں ۔ اور اس کا مالک ایک بوڑھا آدمی ہو ۔ اس باغ کی آمدنی کے علاوہ اس کا کوئی اور ذریعہ آمدنی نہ ہو اور وہ کسب معاش پر قادر ہو اور اس شخص کے چھوٹے بچے ہوں ۔ پھر اس باغ پر کوئی افتاد آ پڑے قدر ہو اور اس شخص کے چھوٹے بچے ہوں ۔ پھر اس باغ پر کوئی افتاد آ پڑے جو اس کو جلا کر نبیت و نابود کر دے تو اس شخص کو کس قدر صدمہ ہوگا اور اس پر بو اس کو جلا کر نبیت و خرت و حرت طاری ہوگی ۔ اس طرح کوئی شخص بھی یہ بات پسند کیسی ہے بسی اور جیرت و حسرت طاری ہوگی ۔ اس طرح کوئی شخص بھی یہ بات پسند نہیں کرے گا کہ قیامت کے دن جب اس کو نیکیوں کی سخت صرورت ہوگی تو اس کی تمین اکام و نامراد رہے ۔ (حقانی تو اس کی مظہری میار) اکارت جائیں اور وہ آخرت میں ناکام و نامراد رہے ۔ (حقانی 10/ ۲ م

# طلال و طیب چیز خیرات کرنا ۲۷۷ - یَا یُکْهَا الَّذِیْنَ اٰمَنُوا اَنْفِقُوْا مِنْ طَیِّباتِ مَاکَسَبْتُمُ وَ مِمَّاً

اَخْرَجْنَا لَكُمُ مِّنَ الْاَرْضُ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِالْحِذِيْهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيْهِ م وَ اعْلَمُواْ اَنَّ اللهَ غَنِيْ

اے ایمان والو! اپنی کمائی میں سے پاکیزہ چیزیں اور وہ چیزیں جو ہم نے مہارے لئے زمین سے اگائی ہیں خرچ کرو اور الیی بڑی چیزے دینے کا تو ارادہ بھی نہ کرو جس کو تم خود بھی جھم ہوشی کئے بغیر نہ لو ( اگر کوئی تہیں دے ) اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ بے پرواہ اور تعریف کے لائق ہے ۔

تَيَمَّمُوان تم اراده كرو - تَيْمُ الله عن امر -

تُغْمِضُوا: تم جم موثى كرو - إغْمَاضٌ سے مضارع -

فشان نزول: حضرت براء بن عازب فرماتے ہیں کہ مجوروں کے موسم میں انصار اپنی آپی وسعت کے مطابق مجوروں کے خوشے لا کر دوستونوں کے درمیان جو ایک رسی لئک رہی تھی اس میں لئکا دیتے تھے ۔ اصحاب صفہ اور مسکین مہاجر بھوک کے وقت ان میں سے لیکر کھا لیتے ۔ کسی نے جبے صدقہ کی کم رغبت تھی اس میں ردی مجوروں کا ایک خوشہ لئکا دیا جس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ اس کے بعد ہم میں سے ہر شخص بہتر چےزلاتا تھا ۔ ( ابن کثیر ۱/۳۲۰) ۔

تعشرت اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کے بارے میں بتایا کہ جو صدقہ و خیرات میں بنایت عمدہ ، مرغوب اور خیرات میں بنایت عمدہ ، مرغوب اور پسندیدہ چیزیں دینی چاہئیں اور جو کچھ اناج اور میوے وغیرہ زمین سے پیدا ہوتے ہیں ان میں سے بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں دو ۔ اور الیسی چیزیں دینے کا تو قصد بھی نہ کرو جو دل سے اتری ہوئی ہوں اور جن کو تم خود بھی آئیں میں خوشی سے بنیں لیتے ۔ پس جو چیز تم نے طلال اور جائز طریقے سے حاصل کی ہے اس کواللہ تعالیٰ کی راہ میں دو کیونکہ اللہ تعالیٰ بھی طلال و جائز کمائی میں سے دی ہوئی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی میں سے دی ہوئی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول سنیں کرتا اور جو کچھ اناج ، میوے وغیرہ زمین سے پیدا ہوتے ہیں ان میں سے بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں دو ۔

## خير كثير

٢٩٨ ٢٩٨ - اَلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقُرَ وَيَاْمُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ عَ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمُ ، يُوْتِي وَاللَّهُ يَعِدُكُمُ مَّغُفِرَ لَا مِّنْهُ وَفَضْلاً ، وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمُ ، يُوْتِي الْحِكْمَةَ فَقَدْ اوْتِي خَيْرًا كَثِيْرًا ، وَمَا يَذَكُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ خَيْرًا كَثِيْرًا ، وَمَا يَذَكُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالَّةُ وَاللْمُؤْمِولُولُولُولُ

شیطان تمبیں تنگ دستی سے ڈراتا ہے اور تمبیں بے حیائی کا حکم کرتا ہے اور الله تعالیٰ وسعت والا الله تعالیٰ مسعت والا الله تعالیٰ مست والا خبردار ہے ۔ وہ جس کو چاہتا ہے دانائی عطا فرماتا ہے اور جس کو دانائی دی گئ پس اس کو بڑی خیر کی چیز مل گئی ۔ اور ( یہ بات ) عقل مند لوگ ہی مجھتے ہیں اس کو بڑی خیر کی چیز مل گئی ۔ اور ( یہ بات ) عقل مند لوگ ہی مجھتے ہیں ۔

قضری اور افلاس بی سے بہیں ڈراتا بلکہ وہ تجہیں فض کاموں کا بھی حکم دیتا ہے مثلاً سائلوں کو گالیاں دینا ، نیک کاموں کی درمت کرنا ، منود و نمائش اور ریاکاری کے کاموں میں روپیہ اڑانا ، شراب خوری ، زنا کاری ، قمار بازی وغیرہ میں ہے دریغ روپیہ اٹھانا ۔ یہ سب شیطانی کام ہیں ۔ تبجب ہے کاری ، قمار بازی وغیرہ میں ہے دریغ روپیہ اٹھانا ۔ یہ سب شیطانی کام ہیں ۔ تبجب ہے کہ تم اللہ تعالیٰ کے راستہ میں خرچ کرنے سے تو افلاس سے ڈرتے ہو اور ان تمام شیطانی کاموں میں مرف کرنے سے افلاس کا کوئی خوف بہیں ۔ حالانکہ شیطانی کاموں میں مرف کرنے سے افلاس آتا ہے ۔ نیک کاموں میں مرف کرنے والا کوئی شخص مفلس و محتاج بہیں دیکھا گیا بلکہ اس کو فراندست ہی دیکھا گیا ہے ۔ کوئی شخص مفلس و محتاج بہیں حدقہ و خیرات دیکر اس کے فضل و مغفرت اور ایماندار لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں صدقہ و خیرات دیکر اس کے فضل و مغفرت اور فراخ دستی و خیر و برکت کی امید رکھتے ہیں جس کا اللہ تعالیٰ نے ان سے وعدہ کر رکھا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ مکمت و دانائی عطا فرماتا ہے اور جس کو حکمت و دانائی دی گئی اس کو سب کچے دیا گیا ۔ حکمت و دانائی دی گئی اس کو سب کچے دیا گیا ۔ حکمت و دانائی عطا فرماتا ہے اور جس کو حکمت و دانائی دی گئی اس کو سب کچے دیا گیا ۔

خیرات عہ کرنے کا انجام ۲۷۰ - وَمَا اَنْفَقْتُمْ مِّنْ نَّفَقَةٍ اَوْنَذَرُتُمْ مِّنْ نَّذْرِ فَاِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ

## وَمَا لِلظُّلِمِيْنَ مِنْ اَنْصَارِ .

اور تم جو کچھ بھی خیرات کرتے ہو یا کوئی نذر ملنتے ہو تو بیشک اللہ تعالیٰ اس کو جانتا ہے ۔ اور ظالموں کا تو کوئی بھی مدد گار نہیں ۔

تشریکے: اور جو کچھ تم خرج کرتے ہو ، کم یا زیادہ ، سب کے سلمنے یا چھپا کر ، اللہ تعالیٰ کے راستہ میں یا باطل راستہ میں یا بہارا نذر ماننا یعنی اللہ تعالیٰ کی فرماں برداری کا کام جو تم لینے او پر واجب کر لیتے ہو خواہ وہ عبادت ہو یا مال کا صرفہ ، بلا شبہ اللہ تعالیٰ ان سب سے بوری طرح باخبر ہے اور وہ لینے بندوں کو جو اس سے ثواب کی امید رکھتے ہیں ، اس کا حکم بجالاتے ہیں ، اس کے فرمان پر ایمان رکھتے ہیں ، اس کے وعدوں کو سے اور وہ اور جو لوگ ہے جا حرکتیں کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ، اپنی نذروں کو بورا نہیں کرتے یا دکھاوے اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں یا گناہ کے راستہ میں خرچ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اور ریاکاری کے لئے خرچ کرتے ہیں یا گناہ کے راستہ میں خرچ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے عذاب کو دفع کرنے میں ان کا کوئی بھی مدد گار نہیں ۔

### خفیہ خیرات کی قصیلت

الما الله المَّدُوا الصَّدَقُتِ فَنِعِمَّاهِى وَ وَإِنْ تُخْفُوْهَا وَتُوء تُوْهَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّاتِكُمْ وَاللهُ إِللهُ مِنْ سَيِّاتِكُمْ وَاللهُ إِمَا تَعْمَلُوْنَ خِبْيرٌ وَاللهُ إِمَا تَعْمَلُوْنَ خِبْيرٌ وَ

اگر تم خیرات ظاہر کر کے دو تو بھی اچھا ہے اور اگر اس کو چھپا کر فقیروں کو دو تو یہ ایک ایک ایک اس کی جھپانا ) متہارے لئے ( زیادہ ) بہتر ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ ( اس کی برکت ہے ) متہارے گناہوں کو مٹا دے گا اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ سب سے باخبر ہے ۔

تُبُدُوا: تم ظاہر كرتے ہو - رابداء كے مضارع -

نِعِمّا: وه کیابی اچا ہے۔

تشری ۔ اگر تم لوگوں کو دکھا کر اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرو بشرطیکہ یہ دکھاوے کے لئے نہ ہو تو تہارا یہ عمل اچھا ہے اور اگر تم ضرورت مندوں کی مدد دوہروں سے چھپا کر کرو تو نتہارا یہ فعل سب کے سامنے دینے سے بہتر اور افضل ہے اور اللہ تعالیٰ نتہارے گناہ معاف فرمادے کا اور وہ نتہارے اعمال سے باخبر ہے اس کئے نتہاری پوشیدہ خیرات ضائع نہیں ہوگی ۔

حضرت ابو امامہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چھپا کر خیرات کرنا اللہ تعالیٰ کے غضب (کی آگ ) کو بھھا دیتا ہے اور عزیزوں سے اچھا سلوک کرنا عمر بڑھا دیتا ہے ۔

حضرت ابن مسعود سے مرفوعاً مردی ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ تین آدمی الیے بیں جو اللہ تعالیٰ کو پیارے بیں ۔

( 1 ) جو رات کو اٹھ کر کتاب اللہ ( قرآن ) کی تلاوت کرتا ہے ۔

( ۲ ) جو دائیں ہاتھ سے اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتا ہے اور بائیں ہاتھ کو خبر نہیں ہوتی ۔

( س ) جو کسی جہادی دستہ میں ہو ، اس کے ساتھی شکست کھا کر بھاگ گئے ہوں مگر وہ دشمن کے مقابل ثابت قدم رہے ۔ ( مظہری سمع ۱ / سمار ) ۔

### خیرات کا پورا پورا اجر

٢٠٢ - لَيْسَ عَلَيْكَ مُدْسَهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ، وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْتَغَاءُ وَجَهِ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْتَغَاءُ وَجَهِ اللَّهِ ، وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْتَغَاءُ وَجَهِ اللَّهِ ، وَمَا تُنْفِقُونَ الْآ ابْتُغَاءُ وَجَهِ اللَّهِ ، وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ يُنُوفَ إِلَيْكُمْ وَ أَنْتُمْ لَا تَظْلَمُونَ ،

( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) ان لوگوں کو راہ راست پر لانا آپ کے ذمہ نہیں لیکن اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے راہ راست پر لاتا ہے ۔ اور تم جو کچھ بھی خیرات کرتے ہو اور تم تو صرف اللہ تعالیٰ کی خیرات کرتے ہو اور تم تو صرف اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے خرچ کرتے ہو ۔ اور تم جو کچھ خیرات کرو گے وہ تہیں بوری بوری ملے گی ( یعنی اس کا ثواب ) اور تہارا حق نہیں مارا جائے گا ۔

فشان نزول: نسائی ، طبرانی ، بزار اور حاکم وغیرہ نے حضرت ابن عبائ کا بیان نقل کیا ہے کہ لوگ اپنے مشرک رشتہ داروں کو کچھ دینا پسند نہیں کرتے تھے ۔ انہوں نقل کیا ہے کہ لوگ اپنے مشرک رشتہ داروں کو کچھ دینا پسند نہیں کرتے تھے ۔ انہوں نے یہ بات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کی تو آپ نے ( مشرک رشتہ داروں کو دینے کی ) اجازت دیدی ، اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱/۳۹۰) ۔

کلبی نے اس کا شان نزول اس طرح بیان کیا ہے کہ یہودیوں سے مسلمانوں کی کے سسرالی رشتہ داریاں تھیں ۔ اسلام سے پہلے یہ لوگ یہودیوں کی مدد کرتے تھے ۔ مسلمان ہونے کے بعد ان لوگوں نے یہودیوں کی مدد کرنا مناسب نہ مجھا اور ( ان کی مدد سے ہاتھ روک لیا ) مقصد یہ تھا کہ وہ مسلمان ہو جائیں ۔ (مظہری ۱/۳۹۰) ۔

تعفری کے اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ تم خالص نیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے اس کی راہ میں جو کچھ بھی خرچ کرو گے اس کا فائدہ تہیں کو حاصل ہوگا ۔ اس لئے کسی فقیر پر اپنی خیرات کا احسان رکھنا یا اس کو نا پاک مال دینا ، ریاکاری اور دکھاوے کے لئے خیرات کرنا ، یہ سب نا جائز اور مال کی بربادی ہے ۔

اللہ تعالیٰ کی راہ میں جس قدر مال بھی خرچ کیا جائیگا اس کا بورا بورا نعم البدل
دیا جائیگا ۔ ظاہر ہے جس چیز کا بدل لے لیا جائے اس کا احسان نہیں ہوتا مثلاً فروخت
کرنے والا جب اپنی چیز کی قیمت لے لینا ہے تو خرید ار پر اس کا احسان نہیں ہوتا ۔ اس
طرح اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کئے ہوئے مال کا تو کئی گنا معاوضہ طے گا ، پھر خیرات
کرنے والے کا فقیر پر کیا احسان ۔

اس آیت میں جس صدقہ کا بیان ہے اس سے مراد نفلی صدقہ ہے ، فرض صدقہ ( زکوۃ عشر وغیرہ ) نہیں ۔

ا) فرض صدقہ ( زکوۃ بُعْش وغیرہ ) مسلمان کے علاوہ کسی اور کو دینا جائز نہیں ۔
 ۲) نفلی صدقہ ذمی ( غیر حربی ) کافر کو بھی دینا جائز ہے ۔

۳) حربی کافر کو کسی قسم کا صدقہ دینا جائز نہیں ۔ (مظہری ۳۹۰، ۳۹۰) ۔ خرات کے مستحق

٣٤٣ - لِلْفُقُرَآءِ الَّذِيْنَ أَحْصِرُ وَا فِي سَبِيْلِ اللهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي اللهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ فَخَرْبًا فِي الْأَرْضِ دَ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغُنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ عَ تَعْرِفُهُمْ بِسِيْمُهُمْ وَلاَ يَسْتُلُونَ النَّاسَ الْحَافاً وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَكُمْ بِسِيْمُهُمْ وَلاَ يَسْتُلُونَ النَّاسَ الْحَافاً وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهُ بِهِ عَلِيمٌ وَ

( خرات تو ) ان فقروں کا حق ہے جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں گر گئے ہوں ، وہ ملک میں کمر گئے ہوں ، وہ ملک میں کہیں جا بھی نہیں سکتے ۔ ان کے سوال نہ کرنے کے سبب نا واقف

ان کو مالدار خیال کرتا ہے ۔ تم ان کو صورت (شکل) سے بھی پہچان سکتے ہو وہ لوگوں سے لیٹ کر نہیں مانگتے ۔ اور تم جو کچھ بھی کام کی چیز خرچ کرو گے اللہ تعالیٰ اس کو جانبا ہے ۔

ضُرُبًا: مارنا - مثل بیان کرنا - چلنا - مصدر ہے -

التَّعَفَّفِ: پر بميز كارى - سوال نه كرنا - مصدر ہے -

بِسِیمُ مُکُمُ: ان کے طلبتے ہے ، ان کے چہرے سے ۔ کسی چیز کی وہ خصوصی علامت جس سے وہ چیز پہچان لی جاتی ہے ۔

اِلْحَافًا: لیث کر - اصرار کرنا - سائل کا مستول سے لیث جانا اور لئے بغیر نہ چھوڑنا مصدر ہے -

آتشری : اس آیت میں فقراء سے مراد وہ لوگ ہیں جو دینی مشغولیت یعنی ظاہری و باطنی علوم کے حصول یا جہاد میں مصروف رہنے کی وجہ سے روزی کمانے کے لئے کوئی دوسرا کام نہیں کرسکتے ۔ یہ لوگ عموماً کسی سے سوال نہیں کرتے اگر کرتے بھی ہیں تو لیٹتے اور چمٹتے نہیں ۔ اس لئے نا واقف لوگ ان کو غنی جانتے ہیں حالانکہ ان کے چہروں کی زردی ، لباس کی ہوسیدگی ان کی محتاجی کو ظاہر کرنے کے لئے کافی ہے اور تم جو کچھ بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرو گے وہ سب اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے اس لئے اس کا ثواب ضائع نہ ہوگا ۔ لہذا تم بلا تردد اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرو ۔ ( مظہری ۱۹۹۱ ،

#### خيرات كااجر

٢٤٣ - اَلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ امْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرَّا وَّ عَلَانِيَةً فَلَهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَا مُمْ يَحْزَنُونَ الْمَا عَلَيْهِمْ وَلَا مُمْ يَحْزَنُونَ ا

جو لوگ دن رات اپنے اموال اللہ تعالیٰ کی راہ میں چھپاکر یا ظاہر کر کے خرچ کرتے ہیں ، تو ان کا اجر ان کے رب کے پاس موجود ہے اور نہ بن کو کچھ

#### خوف ہوگا اور نہ وہ کبھی خمگین ہوں گے ۔

فشان نزول : ابن منذر نے سعید بن مُسِیّب کا قول نقل کیا ہے کہ اس آیت کا نزول حضرت عبدالر جمل بن عوف اور حضرت عبدالر جمل بن عوف ہوا ۔ ان دونوں نے جُیشِ عُسرت کے لئے خرج دیا تھا ۔ (حضرت عبدالر جمل فی بہت سا مال اور حضرت عبدالر جمل فی بہت سا مال اور حضرت عمان فی ساز و سامان سے لدے ہوئے تین سو اونٹ اور ایک ہزار اشرفی نقد دی) ۔

روح المعانی میں ابن عساکر کے حوالہ سے لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے چالیں ہزار دینار اللہ تعالیٰ کی راہ میں اس طرح خرج کئے کہ دس ہزار دن میں ، دس ہزار رات میں ، دس ہزار خفیہ اور دس ہزار علانیہ - اس پر یہ آیت نازل ہوئی - من میں ان لوگوں کے اجرِ عظیم اور فضیلت کا بیان ہے جو ہر وقت اور ہر حال میں ، دن رات ، خفیہ اور علانیہ ہر طرح اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں - الیے لوگوں کو آخرت میں نہ رنج ہوگا اور نہ کسی قسم کا خوف - اگر کسی مصلحت کے تحت علانیہ طور پر خرچ کرنا صروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرچ کرنا صروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرچ کرنا بی افضل ہے - ( معارف القرآن ۱/ ۱/ ۱ ، مظہری ۱/ ۱ ) -

ئىود خورى كاانجام

٢٠٥ - الذَّيْنَ يَاكُلُونَ الرّبُوا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي الْحَدِي الْمَا الْكَيْعُ الْمَا الْكَيْعُ الشَّيْطُ الشَّيْطُ الْمَا الْمَيْعُ الْمَا الْمَيْعُ الْمَا الْمَيْعُ وَحَرَّمَ الرّبُوا ﴿ فَمَنْ جَاءً لاَ مَوْعِظَةً مِّنْ رَبِّهِ فَانْتَهِ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴿ وَكَرَّمَ الرّبُوا ﴿ فَمَنْ جَاءً لاَ مَوْعِظَةً مِّنْ رَبِّهِ فَانْتَهِ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴿ وَ أَمْرُ لاَ إِلَى اللّهِ ﴿ وَمَنْ عَادَ فَاوُلُولَ اللّهِ اللّهِ ﴿ وَمَنْ عَادَ فَاوُلُولَ اللّهِ ﴿ وَمَنْ عَلَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

جو لوگ سود کھاتے ہیں (قیامت کے روز) وہ اس شخص کی طرح کھڑے ہوں اگے جس کے حواس شیطان نے لیٹ کر کھودئے ہوں (یعنی حیران و مدہوش) یہ اس لئے کہ انہوں نے کہا تھا کہ تجارت بھی تو سود کی مانند ہے ۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو تو حالل اور سود کو حرام کر دیا ہے ۔ پھر جس کے پاس اس کے رب کی طرف سے نصیحت پہنے جائے اور وہ باز آ جائے تو جو کچے وہ لے چکا

وہ اس کا ہو گیا اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے حوالے ہے ۔ اور جو کوئی نچر بھی سود لے تو وہ لوگ دورخی ہیں وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

اليربلوا: سود ، برحنا ، بلند بونا -

يَتُخَبُّطُهُ: وه اس كو خبطى بناتا ہے ۔ وه اس كو ديواند بناتا ہے ۔ تُخُبُّط سے مضارع ۔

سَكُفَ : وه كزر كيا - وه بو حكا - سَلْفَ سے ماصى -

تش و تران کریم میں سود کی حُرمت میں دس آیتیں ہیں جن میں سے سات سورہ اللہ میں ہیں ہیں جن میں سے سات سورہ اللہ میں اور دو سورہ نساء میں آئی ہیں ۔

اس آیت کے پہلے جملے میں سود خوروں کے بد انجام اور حشر میں ان کی رسوائی و گرای کا بیان ہے کہ جو شخص سود کھاتا ہے وہ قیامت کے روز اس پاگل اور مجنون کی طرح قبر سے اٹھے گا جس کو کسی شیطان جن نے خبطی بنا دیا ہو ۔ اس کے دوسرے جملے میں سود خوروں کی اس سزاکی وجہ یہ بیان فرمائی ہے کہ ان لوگوں نے دو جرم کئے ۔ ایک تو سود کے ذریعہ حرام مال کھایا ۔ دوسرے اس کو طلال کھا اور جو لوگ سود کو حرام کہتے ہیں ان کے جواب میں سود کو خرید و فروخت کی مانند قرار دیا ۔ اور کہا کہ جس طرح بیع و شراء کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے اس طرح ہوئی چاہئے ۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے بیع کو سود کی مش قرار دینے والوں کو جواب دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے ان دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے بیع کو تو طال اور سود کو حرام قرار دیا ہے ۔ پھر دونوں برابر کیے ہو سکتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ بی ہر چیز کے نفع و نقصان سے بوری طرح باخبر ہے ۔ اس لئے اس نے جس چیز کو حرام کیا ہے اس میں ضرور کوئی نقصان اور خبائت ہے ۔ اس کے بعد تبیرے جملے میں ارشاو فرمایا ہے کہ سود حرام ہونے سے وہلے اگر کسی شخص نے کچھ رقم جمع کر لی تھی اور سود حرام قرار دئے جانے کے بعد اس نے آئندہ کے لئے توبہ کر لی تو وہ جمع شدہ رقم ای کی مورم ہوگی ۔ اگر اس نے دل سے توبہ کی ہے تو اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ اس کے لئے فائدہ ہوگی ۔ اگر اس نے دل سے توبہ کی ہے تو اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ اس کے لئے فائدہ مذہ ہوگی ورنہ کالعدم ہے ۔ اس کے بارے میں عام لوگوں کو بد گمانی کی ضرورت مہیں اور جو لوگ سود کی حرمت کا حکم چہنچنے کے بعد بھی سود خوری کی طرف یا سود کو بیع کی طرح قرار دینے کی طرف یا سود کو بیع کی طرح قرار دینے کی طرف یا سود کو بیع کی طرح قرار دینے کی طرف لوٹیں گے وہ گہنگار اور دورخی بیں اور چونکہ ان کا یہ کہنا کفر

ہے کہ سود میع کی مانند حلال ہے ، اس لئے وہ جمیشہ دوزخ میں رہیں گے ۔ ( معارف القرآن ١٣٠٨ - ١٣٩ / ١ ) ، مظہری ١٩٣٣ - ١ / ١٠٨ ) ۔

#### سود اور صدقه میں فرق

٢٤٦ ـ يَمْحَقُ اللهُ أَلِرِّ بِوَا وَيُرْبِي الصَّدَ قَانِ ، وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارِ اَثِيْمٍ ، الله لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارِ اَثِيْمٍ ، الله تعالى بركافر كناه كار سے الله تعالى بركافر كناه كار سے ناخوش ہے ۔

يَمْحَقُ : وه مثانا ب - وه گھٹانا ب - مُحَنَّ سے مضارع -

يربي : وه زياده كرتاب - وه برهاتا ب - إرباء ك مضارع -

آتشری : سود اور صدقہ کی حقیقت اور ان کے نائج میں تضاد ہے ۔ اس کے علاوہ عموماً دونوں کاموں کے کرنے والوں کی نیت اور غرض بھی متضاد ہوتی ہے ۔ صدقہ دینے والا تو کسی معاوضہ کے بغیر اپنا مال دوسرے کو دیتا ہے جبکہ سود میں کسی معاوضہ کے بغیر دوسرے کا مال لیا جاتا ہے ۔ صدقہ کرنے والا محض اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے اپنا مال صدقہ کرتا ہے جبکہ سود لینے والا لینے مال پر ناجائز زیادتی کرتا ہے ۔ دونوں کا متضاد ہونا اس آیت ہے بھی واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ سود سے حاصل شدہ مال یا اس کی برکت کو مثا دیتا ہے ۔ اور صدقہ کرنے والے کے مال یا اس کی برکت کو بڑھا دیتا ہے عام مفسرین کی رائے میں سود کا مثانا اور صدقہ کا بڑھا نا آخرت کے لئے تو ہے ہی مگر ماس کے کچھ آثار دنیا میں بھی مشاہدہ میں آ جاتے ہیں ۔ پس سود جس مال میں شامل ہو جائے وہ مال خود بھی ہلاک و برباد ہوتا ہے اور لینے ساتھ اچھے مال کو بھی لیجاتا ہے جیسا جائے وہ مال خود بھی ہلاک و برباد ہوتا ہے اور لینے ساتھ اچھے مال کو بھی لیجاتا ہے جیسا کہ سے اور سود بازاروں میں عموماً ہوتا ہے کہ کل تو ایک شخص کروڑ پی تھا اور آج کہ سے اور سود بازاروں میں عموماً ہوتا ہے کہ کل تو ایک شخص کروڑ پی تھا اور آج ایک ایک پیسہ کا محتاج ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۱۸۰۰) ۔

### مومنين كااجر

٢٠٧ - إِنَّ الَّذِيْنَ امْنَوُّا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَاقَامُوا الصَّلُولَاَ وَاتَوُا الزَّكُولَاَ لَهُمُ اَجُرُ مُمْ عِنْدَ رَبِّهِمُ ۚ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُمْ يَحْزَنُونَ مَ بیشک جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے اور نماز قائم کی اور زکوٰۃ ادا کرتے رہے تو ان کا اجر ان کے رب کے پاس ہے اور نہ ان کو کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ عمکین ہوں گے ۔

تنشرت : اس آیت میں ان لوگوں کے اجر عظیم اور آخرت کی راحت کا ذکر ہے جہوں نے ایمان لانے کے بعد نیک عمل کئے نماز قائم کی اور زکوٰۃ ادا کرتے رہے ۔ ان کو نہ تو آئندہ کا کوئی خوف ہوگا اور نہ گزشتہ کا کسی قسم کا غم ۔

حرمتِ سود کے احکام

٢٤٨ - يَاكِتُهَالَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُواَ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِيْنَ ١

اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور جو کچھ سود باقی رہ گیا ہے اس کو چھوڑ دو ۔ اگر تم (سیح ) مومن ہو ۔

فشمان مزول: ابن مندہ اور ابو یعلی نے کلبی کے حوالہ اور ابو صالح کی روایت سے حضرت ابن عبائی کا یہ قول بیان کیا ہے کہ ہم تک یہ بات پہنی ہے کہ اسلام سے جہلے عمرو بن عوف ثقفی کے قبلیہ والے مغیرہ بن عبداللہ بن عمیر بن محزوم کے خاندان کو سودی قرض دیا کرتے تھے ۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے دن تمام سود کو ساقط کردیا تو بنو عمرو اور بنی مغیرہ حضرت عماب بن اسید کے پاس آئے جو مکہ کے والی تھے ۔ بنی مغیرہ نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے سب لوگوں کے لئے سود ساقط فرمایا تو ایقینا ہم الیے بد نصیب نہیں کہ ہم پر سود قائم رہے ۔ بنی عمرو بولے کہ ہم سے تو اس شرط پر مصالحت ہوئی ہے کہ ہمارا سود جو لوگوں کے ذمہ ہے وہ قائم رہے کہ اس پر یہ عراب نے یہ واقعہ کا حکمر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں جمیجدیا ۔ اس پر یہ عماب نے یہ واقعہ کا مکر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں جمیجدیا ۔ اس پر یہ عماب نے یہ واقعہ کا آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری) ۔

علامہ بغوی نے عکرمہ اور عطاء کے حوالہ سے بیان کیا کہ حضرت عباس بن بن عبد المطلب اور حضرت عمان بن عفان نے کچھ کھجوریں بطور ( بیع ) سلم کے خریدی تھیں ۔ جب فصل ٹوٹنے کا زمانہ آیا تو کھجور کے مالک نے کہا کہ اگر آپ لوگ اپنا بورا بوراحق لیں گے تو میرے بچوں کے لئے کچھ نہیں بچ گا ۔ اس لئے مناسب یہ ہے کہ

نصف حق تو اسی وقت لے لیا جائے اور باقی نصف کے لئے مدت مقرر کر دیجائے ۔ میں آپ کو دوگنا کر کے دیدوں گا ۔ دونوں اس تجویز پر راضی ہو گئے ۔ جب مقررہ مدت گزر گئی تو دونوں نے (حسب وعدہ) زیادتی کا مطالبہ کیا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع ملی تو آپ نے دونوں کو (زیادتی سے) منع فرمایا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ دونوں نے حکم کی تعمیل کرتے ہوئے صرف اپنا اصل مال لے لیا ( سود چھوڑ دیا) مظہری اس / ۱ ۔

تشری : سود کی حرمت نازل ہونے سے جہلے عرب میں سود کا لین دین عام تھا۔ جب سود کی ممانعت میں اس سے پہلی آیتیں نازل ہوئیں تو مسلمانوں نے سود کا لین دین ترک کر دیا مگر کچھ لوگوں کی سودی رقم دوسرے لوگوں کے ذمہ واجب لادا تھی۔ اس لئے جہلے حکم کی روشنی میں (کہ اب سودی لین دین بند کر دو اور جو کچھ اس سے جہلے لے چکے ہو وہ تہمارا ہے۔) لوگوں کو خیال پیدا ہوا کہ ممانعت سے جہلے کا جو سود قرض دار کے ذمہ ہے وہ بھی ہمارا ہے ، اس کو لے لینا چاہئے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کو رد فرمایا اور حکم دیا کہ اگر تم سے مومن ہو تو جو کچھ سود قرض دار کے ذمہ باقی رہ گیا ہے اس کو چھوڑ دو اور صرف اپنا اصل مال وصول کرو۔

سود خوری ترک نه کرنے پر وعید

٢٤٩ - فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَاُذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ٤ وَإِنْ تُنْتُمُ فَلَهِ ٤ وَإِنْ تُنْتُمُ فَلَكُمْ رُءُ وَسُ اَمُوالِكُمْ ٤ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ١٠

پھر اگر تم باقی سود نہیں چھوڑتے تو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ( صلی اللہ علیہ وسلم ) سے جنگ کے لئے تیار ہو جاؤ اور اگر تم توبہ کر لو تو تہیں مہارے اصل اموال مل جائیں گے ۔ نہ تم کسی پر ظلم کرو اور نہ کوئی تم پر ظلم کرے ۔

فَأَذُنُوا : پي تم خردار بو جاؤ - پي تم اعلان سن لو -

بِحَرْبِ: لااني - جنگ -

رُغُونُ : سر-اسل-

گنٹری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے سود کی مخالفت کرنے والوں کو سخت وعید سنائی ہے کہ اگر تم نے سود کو نہ چھوڑا تو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کے لئے تیار ہو جاؤ ۔ قرآنِ کریم میں ایسی وعید کفر کے سوا کسی اور بڑے سے بڑے گناہ پر بھی نہیں آئی ۔ اس کے بعد فرمایا کہ اگر تم اس فعل بد سے تو بد کر لو اور قرض دار سے سود کی باقی رقم نہ لینے کا عزم کر لو تو سود چھوڑ کر باقی اصل بہ کر لو اور قرض دار سے سود کی باقی رقم نہ لینے کا عزم کر لو تو سود چھوڑ کر باقی اصل مال میں کمی یا تاخیر کر کے تم پر ظلم کرے ۔ (معارف القرآن ۱۸۵۲ / ۱) ۔

بیضاوی نے لکھا ہے کہ اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ اگر سود خور توبہ نہ کرے تو اصل مال بھی اس کا نہیں رہے گا کیونکہ حرام کو حلال قرار دینے پر اصرار کرنے والا مرتد ہے اور اس کامال مفت کی غنیمت ہے ۔ ( بیضاوی ۲۰۰ ) ۔

امام شافعی کے نزدیک بھی مرتد کا کل مال مفت کی غنیمت ہے ۔ مگر امام ابو صنیفہ کے نزدیک اگر مرتد کو قتل کر دیا گیا ہو یا وہ بھاگ کر دار الحرب میں چلا گیا ہو تو اس کی زمانہ اسلام کی کمائی تو اس کے مسلمان وارثوں میں تقسیم کر دی جائے گی اور کفر ( ارتداد ) کے بعد کی کمائی بیت المال میں جمع کر دی جائے گی ۔ ( مظہری ۱/۳۱۲ ) ۔ قرض وارکو مہلت وینا

٢٨٠ - وَ إِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةٍ وَ أَنْ اللهِ مَيْسَرَةٍ م وَ أَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرُ لَّكُمُ إِنْ كُنْتُمُ تَعُلَّمُوْنَ م

اور اگر کوئی تنگدست ہو تو اس کو فراخی تک مہلت دینی چاہئے ۔ اور یہ کہ ( قرض کا روپیہ ) معاف ہی کر دو تو یہ مہارے لئے زیادہ بہتر ہے ، اگر تم کھھو ۔

ذُوْ: والا - صاحب -

فَنَظِرَ لَا : پس مهلت دينا - پس دُهيل دينا -

مَيْسَرَ لِإِ: آسودگى - آسانى - فرافى -

فشان نزول: بنوی نے لکھا ہے کہ بنی مغیرہ نے اپنی تنگ دستی کی شکایت کی اور فصل توڑنے تک مہلت دینے سے انکار کر دیا ۔

اس برید آیت نازل ہوئی ۔

تشری : جب سود حرام قرار دے دیا گیا تو قرض خواہ ، قرض داروں کو قرض کی جلد وصولی کے لئے تنگ کرنے گئے کیونکہ جس نفع کی امید کے تحت وہ ان کو مہلت دیتے تھے وہ تو منقطع ہو گئی ۔ ادھر قرض دار تنگدستی کی وجہ سے فوری طور پر ادائیگی سے قاصر تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کے حال زار پر رہم کر کے یہ حکم دیا کہ اگر قرض دار تنگ دست ہے اور قرض ادا کرنے کے قابل مہنیں تو اس کو اس وقت تک مہلت دینی چلہتے جب تک وہ قرض ادا کرنے کے قابل نہ ہو جائے ۔ اور اگر قرض بالکل دینی چلہتے جب تک وہ قرض ادا کرنے کے قابل نہ ہو جائے ۔ اور اگر قرض بالکل معاف کر دیا جائے تو یہ زیادہ بہتر ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خزانہ میں جمع ہو کر تہمیں معاف کر دیا جائے تو یہ زیادہ بہتر ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خزانہ میں جمع ہو کر تہمیں آخرت میں نفع دے گا۔ (حقائی ۲/۲۳) ۔

حضرت ابو بکرے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص یہ چاہتا ہو کہ اللہ تعالیٰ ابی کی دعا قبول فرمائے اور دنیا و آخرت میں اس کی کو دور کر دے تو اس کو چاہئے کہ وہ تنگدست کو (قرض کی ادائیگی میں ) مہلت دے اور قرض کی ادائیگی میں ) مہلت دے اور قرض ( کے مطالبہ ) کو ترک کر دے اور جس شخص کو اس بات سے خوشی ہوتی ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کو قعر جہنم سے بچا کر اپنے سایہ میں لے لے اور اس پر اپنا سایہ کر دے تو اس کو چاہئے کہ مومنوں کے ساتھ درشت خوتی سے پیش نو آئے بلکہ ان کے لئے نرم دل ہو ( عاشیہ مظہری ۱/۱ / ۱) ۔

حضرت ابو ہر مرج فی کہا کہ میں شہادت دیتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز سب سے پہلے اس شخص پر اللہ تعالیٰ کا سایہ ہوگا جس نے کسی تنگدست کو قرض ادا کرنے میں اس وقت تک مہلت دی ہو جب تک اس کو میسر آئے یاس نے اپنا مطالبہ بالکل معاف کر دیا ہو اور کہدیا ہو کہ میں تجھے لینے حق سے اللہ تعالیٰ کے واسطے سبکدوش کرتا ہوں اور اس نے (معافی کے بعد) قرض کی تحریر جلا دی ہو۔ (مطابی بحوالہ طرانی ۲۱۲ / ۱)۔

حضرت ابو ہر رہے ہوئی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص تنگ دست کو سہولت دے گا۔ اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت میں اس کو سہولت دے گا۔ اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت میں اس کو سہولت دے گا۔ (مظہری بحوالہ مسلم ۲۱۲ / ۱)۔

مسند احمد کی ایک حدیث میں ہے کہ جو شخص کسی مفلس قرض دار کو مہلت

دے گا تو جتنے دن وہ قرض ادا نہ کرسکے لتنے دن تک اس کو ہر روز اتنی رقم کے صدقہ کا ثواب ملے گا جتنی اس قرض دار کے ذمہ داجب ہے اور یہ حساب میعاد بوری ہونے سے وہلے مہلت دینے کا ہے اور جب قرض کی میعاد بوری ہوجائے اور وہ شخص ادا کرنے بر قادر نہ ہو تو اس وقت اگر کوئی مہلت دے گا تو اس کو ہر روز اس کی دوگئی رقم صدقہ کرنے کا ثواب ملے گا۔ ( ابن کثیر ۱۳۳۱ / ۱) ۔

سخت گیری پر تتبیهه

١٨١ - وَاتَّقُوا يَوُمَّا تُرُجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمُ لاَ يُظُلَمُونَ ،

اور اس دن سے ڈرتے رہو جس میں تم اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔ پھر ہر شخص کو وہ بورا بورا دیا جائے گا جو اس نے کمایا تھا۔ اور ان پر کسی قسم کا ظلم نہ ہوگا۔

تنظرت : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے سخت گر قرض خواہوں کو متنبہ کر دیا ہے کہ تم اس روز سے ڈرو جب تم اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹائے جاؤ گے اور جس دن ہر شخص اپنے اعمال کا نتیجہ پائے گا ۔ تم پر بھی اللہ تعالیٰ کے بے شمار مطالبات ہیں ۔ پھر تم سخت گیری کر کے آخرت کے روز اپنے لئے کس بنا اُپر رحم کی امید رکھتے ہو (حقانی ۲۳ / ۲)۔

## سب سے آخری آیت

حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ نزول کے اعتبار سے یہ سب سے آخری آیت ہے اس کے احتبار سے یہ سب سے آخری آیت ہا اس کے بعد کوئی آیت نازل بہیں ہوئی ۔ اس کے اکتیس روز بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی ۔ بعض روایات میں صرف نو دن بعد اور بعض میں صرف سات دن بعد آپ کی وفات ہونا مذکور ہے ( مظہری ۱/۲۱۳ ) ۔

### قرض کے لئے تحریر لکھنا

٢٨٢ - يَا يُهَاالَّذِيْنَ أَمَنُوْ آ إِذَا تَدَايَنُتُمْ بِدَيْنِ إِلَى آجَلِ مُّسَمَّعً فَاكُتُبُوْلُا وَلَيَ اَجَلِ مُّسَمَّعً فَاكُتُبُولُا وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ إِلْفَدُ لِللَّهِ وَلَيَكُمُ كَاتِبُ إِلْفَدُ لِللَّهِ وَلَيَكُمُ كَاتِبُ إِلْفَدُ لِللَّهِ وَلَيَكُمُ كَاتِبُ إِلْفَدُ لِللَّهِ وَلَيَمُولِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ يَكُتُبُ وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ يَكُتُبُ وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ لَيَحُتُبُ وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ لَيَحْتُ وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ لَا اللهُ فَلْيَكُتُ فِي وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ لَا لَهُ فَلْيَكُتُ فَي وَلَيْمُلِلِ الَّذِي عَلِيْهِ الْحَقَّ

اے ایمان والو ! جب تم آپی میں ایک مقررہ مدت کے لئے ادھار معاملہ کرنے لگو تو اس کو لکھ لیا کرو ۔ اور چاہئے کہ تم میں سے کوئی لکھنے والا انصاف کے ساتھ لکھدے ۔ اور لکھنے والے کو لکھنے سے انگار نہیں کرنا چاہئے ۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اس کو سکھایا ہے اس کو چاہئے کہ لکھدے اور مضمون وہ شخص اللہ تعالیٰ نے اس کو سکھایا ہے اس کو چاہئے کہ لکھدے اور مضمون وہ شخص الملا کرائے جس پر حق ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرے جواس کا پروردگار ہے اور اس میں ذرا بھی کمی نہ کرے ۔ بچر اگر وہ شخص جس پر مطالبہ (حق) ہے اور اس میں ذرا بھی کمی نہ کرے ۔ بچر اگر وہ شخص جس پر مطالبہ (حق) ہے بوقوف یا کرور ہو یا وہ مضمون نہ بنا سکتا ہو تو اس کے ولی کو چاہئے کہ وہ انسان کے ساتھ مضمون نکھوائے ۔

تَدَايَنْتُمْ: تم نے ایک دوسرے کو قرض ( ادحار ) دیا ۔ تَدَایُنْ سے ماصی ۔ اَجل : مدت ۔ وقت ۔ مہلت ۔

مُسَمَّى: مقرر كيا ہوا ، معين - نام ركها ہوا - تَسْمَيَد اسم مفعول -

لَيْمُلِلِ: تَاكه وه الماكرائ - تاكه وه لكهوائ - إَمَا وَ عَاس عَاسِ -

يَبْخُسْ : وه كم كرتا ب - بخن كا س مضارع -

تعشرت اسلام سے پہلے دنیا کا تمام کاروبار صرف زبانی ہوتا تھا ۔ لکھنے لکھانے اور دستاویز تیار کرنے کا دستور نہ تھا ۔ سب سے پہلے قرآنِ کریم نے اس طرف توجہ دلائی کہ جب تم کسی معین مدت کے لئے آپس میں ادھار کا معاملہ کرو تو اس کو لکھ لیا کرو تاکہ بھول چوک یاانکار کے وقت یہ دستاویز کام آئے ۔ اس زمانے میں لکھنا عام نہ تھا اس لئے اس بات کا احتمال تھا کہ لکھنے والا کچھ کا کچھ لکھدے ۔ اس لئے لکھنے والے کے لئے بھی ضروری قرار دیا کہ وہ کسی فریق کی طرفداری نہ کرے اور نہ فافی نفع کے لئے اپنا دائی نقصان کرے ، بلکہ عدل و انصاف کے ساتھ لکھے اور چونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کو لکھنے کا ہمز عطا فرمایا ہے اس لئے اس کا شکرانہ یہ ہے کہ وہ لکھنے سے انکار نہ کرے ۔ اس کے فرمہ حق ہے کو لکھنے کا ہمز عطا فرمایا ہے اس لئے اس کا شکرانہ یہ ہے کہ وہ لکھنے سے انکار نہ کرے ۔ اس کے بعد فرمایا کہ دستاویز کا مضمون وہ شخص لکھوائے جس کے ذمہ حق ہے اس کے بعد فرمایا کہ دستاویز کا مضمون وہ شخص لکھوائے جس کے ذمہ حق ہے اس کے بعد فرمایا کہ دستاویز کا مضمون وہ شخص لکھوائے جس کے ذمہ حق ہے

# تحرير پر گواه بنانا

وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيُدِيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ ٤ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَا تَنِ مِقَنُ تَرُضُونَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَنْ تَضِلَ احديهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحُدْيهُمَا الْأُخُرَى ، وَلاَ يَا الشَّهَدَاءُ إِذَامَا دُعُوا ا

اور انیخ آدمیوں میں سے دو آدمیوں کو گواہ بنا لیا کرو۔ پھر اگر دو مرد نہ ملیں تو ایک مرد اور الیی دو عورتوں کو گواہ بنالو جن کو تم گواہوں میں پسند کرتے ہو۔ کیونکہ اگر ان میں سے ایک بھولے گی تو دوسری اسکو یاد دلا دے گی اور جب گواہوں کو (گواہ بننے کے لئے) بلایا جائے تو ان کو اثکار نہیں کرنا چاہئے جب گواہوں کو (گواہ بننے کے لئے) بلایا جائے تو ان کو اثکار نہیں کرنا چاہئے

تعفر میں کے اس ایک اہم اصول کا بیان ہے کہ دساویز کی تخریر کو کافی نہ مجھو بلکہ اس پر گواہ بنالو تاکہ اگر کسی وقت کوئی بابمی نزاع پیش آ جائے تو عدالت ان گواہوں کی گواہی سے فیصلہ کر سکے ۔ فقہا کے نزدیک محض تخریر پر کوئی فیصلہ نہیں کیا جاسکتا ۔ بجب تک کہ اس پر شری شہادت موجود نہ ہو ۔ گواہی کے لئے دو مرد یا ایک مرد اور دو عور توں کا ہونا ضروری ہے ۔ ایک مرد یا صرف دو عور تیں عام معاملات کی گواہی کے لئے کافی نہیں ۔ ایک مرد کے بدلے دو عور تین مقرر کرنے کی حکمت یہ بنائی کہ اگر ایک عورت گواہی کو بحول جائے تو دو سری اس کو یاد دلا دے ۔ اس کے بعد حکم دیا گیا کہ جب لوگوں کو بحول جائے تو دو سری اس کو یاد دلا دے ۔ اس کے بعد حکم دیا گیا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگار منبیں کرنا چاہئے کیونکہ شہادت جھکڑے ختم کرنے کا طریقہ ہے ۔ اس لئے اس کو خدمت سے ختم کرنے کا طریقہ ہے ۔ اس لئے اس کو خدمت سے کھی کر ادا کرنا چاہئے ۔ گواہ مسلمان ہوں ۔ ثقة اور عادل ہوں جن کے قول پر اعتماد کیا گھو کر ادا کرنا چاہئے ۔ گواہ مسلمان ہوں ۔ ثقة اور عادل ہوں جن کے قول پر اعتماد کیا

جاسكے \_ فاسق و فاجر نہ ہوں \_ (معارف القرآن ۲۸۲، ۲۸۷) - کام

وَلاَ تَسْنَمُوا اَنْ تَكْتُبُولا صَغِيْرًا اَوْكَبِيْرًا اِلَى آجَلِهِ ، ذَلِكُمْ اَقْسَطُ عِنْدَاللهِ وَ اَقُومُ لِلشَّهَادَةِ وَ اَدْنَى الاَّ تَرْتَابُوْا الاَّ اَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تَدِيْرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ تَكُونَ تِجَارَةً تَكُنُوهَا مَ وَ اَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ وَلاَ يُضَارَ كَاتِبُ جُنَاحُ اللهُ مَ وَاللهُ مِكُلُوا فَإِنَّهُ فَسُوقٌ بِكُمْ مَ وَالنَّهُ وَ الله مَ وَالله مِكُلُوا فَإِنَّهُ فَسُوقٌ بِكُمْ مَ وَالله وَ الله مِكْلُوا فَإِنَّهُ فَسُوقٌ بِكُمْ مَ وَالله وَ الله مِكْلُوا فَإِنَّهُ فَسُوقٌ بِكُمْ مَ وَالله وَ الله مِكْلُوا فَإِنَّهُ عَلِيمٌ مَ وَالله وَ وَالله وَ الله وَالله وَاله وَالله وَا

اور تم اس (معاطے) کے لکھ لینے میں کابلی نہ کرو خواہ اپنی مقررہ میعاو تک کا وہ معاملہ چھوٹا ہو یا بڑا ۔ اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ زیادہ منصفانہ بات ہے اور گواہی کے لئے بھی بہت صحیح ہے ۔ اور یہ زیادہ قرین عقل ہے کہ تہمیں شبہ نہ پڑے مگر جبکہ وہ لین دین دست بدست ہو اور جس کو تم باہم لینے دیتے ہو تو اس کے نہ لکھنے پر تہمیں کوئی گناہ نہمیں ۔ اور تم خریدوفروخت کے وقت گواہ کر لیا کرو اور نہ لکھنے والے کو نقصان پہنچایا جائے اور نہ گواہ کو اور اگر تم ایسا کرو گے تو یہ تہمارے لئے گناہ ہم چیز کو جانآ ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو ۔ اور اللہ تعالیٰ تہمیں سکھاتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہم چیز کو جانآ ہے ۔

تَسْنَمُوا : تم اكتان لكو - تم كليلى كرف لكو - سَامَة ع مضارع -

تَوْتَابُوا: تم شبر میں پڑو - تم شک کرو - اِرْتِیَابٌ سے مضارع -

تُدِيرُ وَنَهَا: تم اس كو كُمات بو - تم اس كو گردش مين لات بو - إدارة على مفارع -

تنشری : پھر فرمایا کہ معاملہ چھوٹا ہو یا بڑا سب کو لکھنا چاہئے ۔ اس میں اکآنا نہیں چاہئے کیونکہ معاملات کو قلمبند کر لینا انصاف کو قائم رکھنے اور شہادت ڈینے اور شک و شہبہ سے بچنے کے لئے بہترین ذریعہ ہے ۔ الدبۃ اگر کوئی معاملہ نقد ہو ، ادھار نہ ہو تو اس کو نہ لکھنے میں کوئی حرج نہیں مگر اس میں بھی گواہ بنا لیا کرو شاید کسی وقت فریقین میں کوئی اختلاف ہو جائے تو اس کے فیصلہ میں یہ شہادت کام آ جائے گی ۔ اس

کے بعد فرمایا کہ کسی لکھنے والے یا گواہی دینے والے کو نقصان نہ چہنچایا جائے ۔ اگر تم نے لکھنے والے یا گواہی دینے والے کو نقصان چہنچایا تو اس کا گناہ تم پر ہوگا ۔ اس لئے فقہا نے فرمایا کہ اگر لکھنے والا لینے لکھنے کی مزدوری مانگے یا گواہ اپنی آمدورفت کا ضروری خرچ طلب کرے تو یہ اس کا حق ہے ۔ اس کو اوا نہ کرنا بھی اس کو نقصان چہنچانے میں واخل اور نا جائز ہے ۔ قرآن کریم کا یہ خاص اسلوب ہے کہ کسی قانون کو بیان کرتے وقت اس سے چہلے یا اس کے بعد روز جزا اور اللہ تعالیٰ کا خوف دلا کر لوگوں کو ذہنی طور پر تعمیل کے لئے آمادہ کرتا ہے ۔ اس لئے اس آیت کا خاتمہ بھی نوف خداوندی پر کیا اور بناد یا کہ اللہ تعالیٰ پر کوئی چیز چھپی ہوئی نہیں ۔ اگر تم کسی خوف خداوندی پر کیا اور بناد یا کہ اللہ تعالیٰ پر کوئی چیز چھپی ہوئی نہیں ۔ اگر تم کسی حلیہ سے بھی کوئی خلاف ورزی کروگ تو بھی اللہ تعالیٰ کو دھوکہ نہیں دے سکتے ۔

# رمن کی ہدایات

٢٨٣ - وَانُ كُنْتُمُ عَلَى سَفَرَ وَلَمُ تَجِدُوا كَاتِباً فَرِ هُنَّ مَّقَبُوضَهُ ﴿
فَإِنُ آمِنَ بَغُضُكُمْ بَعُضًا فَلَيُوَّدِ الَّذِي اؤْ تُمِنَ آمَانَتُهُ وَلَيَتَّقِ اللَّهُ
رَبَّهُ ﴿ وَلاَ تَكُتُمُوا اللَّهَ هَادَلاً ﴿ وَمَنْ يَكُتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمَ قَلْبُهُ ﴿
وَاللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ عَلِيْمٌ ﴿

اور اگر تم سفر میں ہو اور تہیں کوئی لکھنے والا نہ ملے تو رہن رکھے جانے کے قابل چیزیں ( صاحب حق کے ) قبضہ میں دیدو ۔ پس اگر تم میں سے ایک ، دوسرے کا اعتبار کرے تو جس پر اعتبار کیا گیا ہے ( قرض دار ) اس کو چلہئے کہ وہ دوسرے کا حق بورا بورا اداکر دے اور اس کو اللہ تعالیٰ سے ڈرنا چلہئے جو اس کا رب ہے اور تم گوای کو نہ چھپاؤ اور جو اس کو چھپاتا ہے تو وہ دل کا کھوٹا ہے اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ کو سب معلوم ہے ۔

فَرِ الْمَنَّ : پس رہن رکھنا ، پس گروی رکھنا ۔ اس کا واحد رہن ہے جس کے معنی روک لینے کے ہیں ۔ شرعی اصطلاح میں الیبی چیز کو کہتے ہیں جس کو کوئی شخص لینے حق کے بدلے ( جائز طور پر ) روک لے تاکہ اس سے اپنا حق وصول کر سکے ۔ أَمِنَ : اس في اعتبار كيا - وه به خوف بو گيا - آمُنُ سے ماضى - فَلُيُوَدِ : اس في اعتبار كيا - وه ادا كرے - تَادِيَة على امر غائب - فَلُيُودِ : اس قيات ميں و و مضمون بيان كئے گئے ہيں -

(۱) ادھار کے معاملہ میں اعتماد کے لئے کوئی چیز گردی رکھنا جائز ہے۔ مگر رہن رکھی ہوئی چیز سے نفع اٹھانا جائز نہیں ۔ مرتبن کو صرف اس قدر حق ہے کہ اپنا قرض وصول ہونے تک اس چیز پر اپنا قیضہ رکھے ۔
(۲) اگر کسی شخص کو کسی نزاعی معاملہ کا صحیح علم ہو تو وہ شہادت کو نہ چھپائے ۔ اگر اس نے شہادت کو چھپایا تو اس کا دل گنہگار ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۸۸۸ / ۱) ۔

## اعمال کا محاسبہ

٣٨٣ - لِللهِ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ ، وَ إِنْ الْكُرُوْ ، وَ إِنْ تُبُدُوُا مَافِئْ اَنْفُسِكُمْ اَوْ تُخْفُولُا يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللّهُ ، وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ، وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْعَانُ مَنْ يَشَاءُ ، وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْعَ قَدِيْرٌ ،

جو کچھ آسمانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے سب اللہ تعالیٰ ہی کا ہے اور جو کچھ نہارے دلوں میں ہے ، خواہ تم اس کو ظاہر کرو یا چھپاؤ اللہ تعالیٰ تم سے اس کا حساب لے گا ۔ وہ جس کو چاہے گا معاف کر دے گا اور جس کو چاہے گا عذاب دے گا ۔ اور اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔

تشری : اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق کے تمام اعمال کا محاسبہ فرمائے گا ۔ یہاں محاسبہ سے وہ ارادے اور نینٹیں مردا ہیں جو انسان لینے قصد اور اختیار سے لینے دل میں جماتا ہے اور ان پر عمل کی کوشش بھی کرتا ہے ۔ مگر اتفاقاً کچھ موافع پیش آ جانے کی بنا پر ان پر عمل نہیں کرسکتا ۔ قیامت کے دن ان کا محاسبہ ہوگا ۔ بھر اللہ تعالیٰ جس کو چاہے گا لینے فضل و کرم سے بخشدے گا اور جس کو چاہے گا لینے فضل و کرم سے بخشدے گا اور جس کو چاہے گا بہت کی عذاب دے گا ۔ رہے وہ خیالات جن پر آدمی کا اختیار نہیں جسے بھول چوک

اور وساوس جو انسان کے دل میں بغیر ارادے کے آجاتے ہیں بلکہ ان کے خلاف ارادہ کرنے پر بھی وہ آتے رہتے ہیں ۔ ایسے غیر اختیاری خیالات اور وساوس کو اللہ تعالیٰ نے معاف فرمادیا ہے ۔ ( معارف القرآن ۱/ ۹۹۰ ) ۔

حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مومن کو ( اتنا ) قریب کرلیگا کہ اس پر اپنا ہاتھ رکھ کر چھپا دے گا اور فرمائے گا کہ کیا تجھے ( اپنا ) فلاں گناہ معلوم ہے ۔ کیا تجھے ( اپنا ) فلاں گناہ معلوم ہے ۔ اللہ بندہ عرض کرے گا ۔ " اے میرے رب! بیشک " ( تجھے اپنا گناہ یاد ہے ) جب اللہ تعالیٰ اس سے اقرار کر الے گا اور وہ خیال کرے گا کہ بس اب میں ہلاک ہو گیا تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا ۔ " میں نے دنیا میں تیرا گناہ چھپایا تھا ( تجھے رسوا نہیں کیا تھا ) آج میں معاف کرتا ہوں ۔ اس کے بعد نیکیوں کا صحیفہ اس سے ہاتھ میں دے دیا جائیگا ۔ رہے کافر اور منافق تو اللہ تعالیٰ ان کو تمام جمع کے سامنے رسوا کرے گا اور ان کے گناہ ظاہر کرے گا اور ان کے گناہ ظاہر

لَهُ وُلَا يَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى رَبِّهِمْ نَ اللَّ لَعْنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ . ( حود ١٨) -

یہ وہ لوگ بیں جنبوں نے اپنے رب پر جھوٹ باندھا۔ ان ظالموں پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے۔ (مظہری ۳۳۹/۱)۔

حضرت عائشہ منے مروی ہے کہ ایک آدمی حاضر ہوا اور اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساھنے بیٹھکر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے کچھ غلام بیں جو مجھ سے جھوٹ بولتے ہیں ، میرے مال میں خیانت کرتے ہیں اور میری نا فرمانی کرتے ہیں ۔ میں ان کو گالیاں دیتا ہوں اور مارتا ہوں ۔ ان کے ساتھ میرا سلوک کیسا ہے آپ نے فرمایا " جب قیامت کا دن ہوگا تو ان کے جھوٹ ، خیانت ، نافرمانی اور تیری سزا کی حساب لیا جائیگا ۔ اگر تیری سزا ان کے قصور کے برابر ہوگی تو معالمہ برابر برابر مجھوٹ جائیگا ۔ نہ تیرا فائدہ ہوگا نہ نقصان ۔ اگر سزا قصور سے کم ہوگی تو بقیہ حصہ تیرے کے سود مند ہوگا ( یعنی تو نے جس گناہ کی سزا انہیں دی ہوگی اس کا جھے ثواب ملے گا ) اور اگر برزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری اور اگر برزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری اور اگر برزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ اگر سرزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ اگر سرزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ اگر سرزا قصور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ اگر سرزا قسور سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ اگر سرزا گھو تو ان کو زیادتی کا عوض جھے سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری ۔ کوالہ ترمذی ۳۳۹ / ۱ ) ۔

## ایمان مفصل و دعائیه کلمات

٢٨٥ ، ٢٨٩ - أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا اَنُزِلَ اِلَيُهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَكُلُّهِ مِنَ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَكُلُّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدِمِّنُ كُلُّ امْنَ بِاللَّهِ وَمَلَئِكَتِه وَكُلُّبِه وَرُسُلِهِ وَلاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدِمِّنُ رُسُلِه وَوَاللَّهُ نَفُسًا وَالْمُعُنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَالِيُكَ الْمُصِيرُ وَكُلُّهُ اللَّهُ نَفُسًا إِلاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا لاَيْكَ الْمُصِيرُ وَكُلُيكًا اللهُ عَلَيْهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْمُتَبَيِّدُ وَعَلَيْهَا اللهُ اللهُ وَمَلْنَا وَلاَ يَكُلُونُ اللهُ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤُمُ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمُ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُؤْمِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

جو کچے رسول پر اس کے رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے اس پر رسول اور اس کی مومنین یقین رکھتے ہیں ۔ ہر ایک ، اللہ تعالیٰ ، اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لے آیا ۔ ہم ان میں سے کسی ایک رسول میں بھی فرق نہیں کرتے اور انہوں نے کہدیا کہ ہم نے سن لیا اور مان لیا ۔ اے ہمارے پروردگار ہم تیری مغفرت چلہتے ہیں اور تیرے ہی پاس لوٹ کر جانا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی گنجائش سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا ہوں کر جانا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی گنجائش سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا ہو وہ بھی لینے لئے اور ہس نے برے کام کئے تو اس نے لینے ہی لئے گئے اور جس نے برے کام کئے تو وہ بھی لینے لئے ( یعنی اس کا وبال بھی اس پر ہے ) اے ہمارے رب اگر ہو جہ بھول جائیں تو اس پر ہماری گرفت نہ فرما ۔ اے ہمارے رب ، ہم پر ایسا ہو جہ ہم ہے پہلے والوں پر ڈالدیا گیا تھا اور اے ہمارے رب ، ہم پر ایسا ہی ہوری ہو در فرما اور آب ہماری ارت ہم پر رحم فرما ۔ تو ہی ہمارا کارساز ہے ۔ پس تو ہمیں کافروں پر فتے یاب کر ۔

میکیف : وہ تکلیف دینا ہے ۔ وہ مشقت میں ڈالنا ہے ۔ تکلیف سے مضارع ۔
کسکٹ : اس نے کیا ۔ اس نے کمایا ۔ کسب سے ماضی ۔
راضر ا : بھاری بوجھ ۔ سخت حکم ۔ دخوار کام ۔

ان آیتوں کے فصنائل: حضرت ابن عباس کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے دو آیتیں جنت کے خزانوں میں سے نازل فرمائی ہیں ۔ جن کو تمام مخلوق کی پیدائش سے دو ہزار سال جہلے خود رحمٰن نے اپنے ہاتھ سے لکھدیا تھا ۔ جو شخص ان کو عشاء کی نماز کے بعد پڑھ لے تو وہ اس کے لئے قیام الیل یعنی جبحد کے قائمقام ہو جاتی ہیں ۔ حاکم اور بیہقی کی روایتوں میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے سورۂ بقرہ کو ان دو آیتوں پر ختم فرمایا ہے جو مجھے اس خاص خزانہ سے عطا فرمائی ہیں جو عرش کے نیچے ہے ۔ اس لئے تم خاص طور پر ان آیتوں کو سکھو اور اپنی عورتوں اور بچوں کو سکھاؤ ۔

فیمان مرول: ران میروا کا این آنوا کی کا دول کے بعد صحابہ کرام یہ کھے کہ شاید الله تعالیٰ وساوس پر بھی محاسب فرمائے گا۔ اس لئے انہوں نے آنحضرت صلی الله علیہ وسلم سے عرض کیا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم اب تک تو ہم یہ کجھتے تھے کہ ہم جو کام لینے ارادہ اور افتیار سے کرتے ہیں اسی کا حساب ہوگا اور دل میں جو غیر افتیاری جو کام لینے ارادہ اور افتیار سے کرتے ہیں اسی کا حساب ہوگا اور دل میں جو غیر افتیاری خیالات آ جاتے ہیں ان کا حساب بدگا۔ اس طرح تو عذاب سے معلوم ہوتا ہے کہ دل میں آنے والے ہر خیال کا حساب ہوگا۔ اس طرح تو عذاب سے نجات پانا مخت دخوار ہے۔ آخصرت صلی الله علیہ وسلم نے اپنی طرف سے کچھ نہ فرمایا بلکہ وحی کا انتظار کیا اور صحابہ کرام کو تلقین فرمائی کہ الله کی طرف سے جو بھی حکم آئے خواہ وہ آسان ہو یا دخوار اس کو ملنے میں فرمائی کہ الله کی طرف سے جو بھی حکم آئے خواہ وہ آسان ہو یا کر تہمیں یہ کہنا چاہئے میر فرمائی کہ الله کی طرف سے جو بھی حکم آئے خواہ وہ آسان ہو یا کہ تہمیں یہ کہنا چاہئے میر فرمائی کہ الله کی طرف سے جو بھی حکم آئے خواہ وہ آسان ہو یا کہ تہمیں یہ کہنا چاہئے کر مؤن کہ الله کی کا طرف کے دوردگار اگر حکم کی تعمیل کر تہمیں یہ کو کئی ہوئی ہو تو اس کو معاف فرمادے کو نکہ ہم سب کو آپ ہی کی میں ہم سے کوئی کو تاہی ہوئی ہو تو اس کو معاف فرمادے کیونکہ ہم سب کو آپ ہی کی آئی تیسی نازل ہوئیں۔ ( معارف القرآن ۱۹۵۲ / ۱ )۔

تشریکے: ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے پہلے ایمان کی تفصیل بیان کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام اللہ تعالیٰ کے ایک ہونے پر ایمان لائے ، اس کے فرشتوں ، اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے ۔ اس کے بعد فرمایا کہ اس امت کے مومنین سابقہ امتوں کی طرح انبیا، کے درمیان کسی قسم کی تفریق نہیں کریں

گے کہ کسی پر ایمان لائیں اور کسی پر نہ لائیں جیبا کہ یہود نے صفرت موسیٰ کو اور نصاری نے صفرت عیبیٰ کو نبی مانا مگر خاتم الا نبیاء صفرت محمدِ مصطفیٰ ، احمدِ مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی نہ مانا ۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے صحابہ کرام کے اس جملہ پر ان کی تعریف کی گئی جو انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق زبان سے کہا تھا ۔ یعنی شِمْعُنَا وَاطَعُنا مُعْفَراً نَکَ رَبُناً وَالْیکَ الْمَصْرِ ۔

اس کے بعد اگلی آیت میں اس شبہ کو دور کر دیا جو محاسبہ کے بارے میں اس سے چہلے پیدا ہو جکا تھا اور فرمایا لا یکلف اللہ نفسا الا وسعما ( اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی طاقت سے زیادہ کام کرنے کا حکم نہیں دیتا ) ۔ اس لئے غیر اختیاری طور پر جو خیالات اور وسوسے دل میں آ جاتے ہیں اور ان پر عمل نہ کیا ہو تو وہ سب اللہ تعالیٰ کے نزدیک معاف ہیں ۔

حساب اور مواخذہ صرف ان اعمال پر ہوگا جو اختیار اور ارادہ سے کئے جائیں۔
اس سے صحابہ کو اطمینان ہو گیا۔ آخر میں اسی مضمون کو مزید واضح کرنے کے لئے فرمایا
گفا ماکسیٹ وَعلیما کا اکتسیسٹ ۔ یعنی انسان کو ثواب بھی اسی کام کا ہوتا ہے جو وہ ارادے
سے کرتا ہے اور عذاب بھی اسی کام پر ہوتا ہے جو وہ ارادہ سے کرتا ہے۔ اس کے بعد
ایک خاص دعا تلقین فرمائی ۔ جس میں بھول چوک سے سر زد ہونے والے کسی فعل کی
معافی طلب کی گئی ہے۔ ( معارف القرآن ۲۹۲ ، ۲۹۸ / ۱ ) ۔

فرمان رسول

رسول الله كاپینام پہچا تا۔ صرت عبدالله بن عرب که رسول الله صلی الله علیه وسل الله ملی الله علیه وسلم في ارشاد فرمایا که میرا پیغام لوگوں تک پہنچاؤ اگرچه وه ایک آیت بی ہواور تم بنی امرائیل کے واقعات بیان کرسکتے ہواس میں کوئی مضائعة بنیں اور جس نے ججہ پر قصد آ جوث باند حا تو اے اپنے جہنم کے محکانے کے لئے تیار رہنا چاہیے (بخاری شریف)۔

اہم مآخذ و مصادر

تفسير ابن كثير (عربي) - عافظ عماد الدين ابوالفدا اسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي - مطبوعه مصر -تفسير مظهري (عربي ) - قاضي محمد شناه الله پاني سي - اشاعت العلوم - حيدر آباد كن -تفسير بييناوي (عربي) - قاضي ناصر الدين ابو سعيد عبدالله بن عمر محمد الشيرازي البييناوي - مكتب الجمهورية المصرية -تفسير النسفي (عربي) - علامه ابو البركات عبدالله بن احمد بن محمود النسفي دار احيا. كتب العربيه -تفسير جلالين (عربي) - علامه جلال الدين محمد بن احمد المحلي و علامه جلال الدين عبد الرحمن ين ابى بكرانسيوطى - دارالمعرفه - بيروت - لبنان -مولانا مفتى محمد شفيع - اداره المعارف - كراچي -نفسر معارف القرآن -تفسير معارف القرآن - مولانا محمد ادريس كأندهلوي - مكتب عثمانيه لابور -تفسير حقاني - علامه ابو محمد عبد الحق حقاني وبلوي - نور محمد كارخانه تجارت كتب كراچي -سير بيان القرآن - مولانا اشرف على تفانوى - اشرف العلوم اداره بادى - ديوبند - يوبي - مجارت محج ابداری (عربی) محد بن اسماعیل بن ابراہیم ابداری - مطبوعہ مصر -یادی اعظم - سید فصل الرحمن - اداره مجددیه کراچی -منازل العرفان - مولانا محمد مالك كاندهلوى - ناشران قرآن لميثد-لابور -الاتقان في علوم القرآن ( اردو ) علامه جلال الدين سيوطى -علوم القرآن مولانا محمد تقى عشانى - مكتب دارالعلوم كراچى -علوم القرآن - مولانا سيد شمس الحق افغاني - مدرسه فاروقيه مجاو پور -المفردات في غريب القرآن - حسين بن محمد المفضلي الراغب الاصفهاني - نور محمد كارنان تجارت کتب کراچی -معجم القرآن - سيد فصل الرحمن - اداره مجدديد كراچى -مرآه القرآن مولانا عبدالى - مير محد كتب نانه - آرام باغ كرايي -المنجد ( عربی ) لوبس معلوف اليوعی -المنجد ( عربي اردو ) ابو الفضل عبد الحفيظ بلياوي - مكتب بريان ديلي -بيان اللسان ( عربی اردو ) قاضی زين العابدين سجاد مير مشی - دارالاشاعت كراچی -لغات الحديث ( كامل م جلد ) علامه وحيد الزمان - مير محمد كتب خانه كراجي -